
ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

5 
 

 

Secțiunea 1 
„Cultura scrisă în județul Bacău” 

 
 

Eveniment 
Anul Alecsandri,    
în  Anul Centenar 

 
Sunt multiple coordonate care ilustrează personalitatea lui Vasile Alecsandri, între care şi aceea de  partizan 

al şcolii româneşti în ceea ce are aceasta ca datorie morală pentru toate generaţiile: trecute, prezente şi îndeosebi 
viitoare. Un simplu fapt este revelatoriu pentru afirmaţia de mai sus: de când există manuale de limba şi literatura 
română pentru ciclul primar (şi sunt chiar secole de atunci), poezia patriotică, lirică, epică a bardului de la Mirceşti 
nu a lipsit niciodată. La acestea se adaugă creaţiile populare (cu vestita „Mioriţa”, cu „Monastirea Argeşului” ori cu 
„Soarele şi Luna”) din celebra culegere de folclor cu care Vasile Alecsandri ne-a scos în lume într-o perioadă de 
înflorire romantică. Mai mult decât atât: el ne-a lăsat o adevărată odă închinată fraternităţii – „Hora Unirii” –, 
făcându-ne să fim mândri că autorul ei este băcăuan. 

Dacă până acum aproape s-a fixat în conştiinţa publică informaţia că poetul s-a născut în anul 1821, undeva 
spre Târgu-Ocna, unde părinţii săi se refugiau de frica Eteriei (idee acreditată de George Călinescu, în a sa 
„Istorie...”), anul 2018 a făcut lumină. Din relatările următoare se va desprinde adevărul definitiv, pentru că se 
sprijină pe document. 

În anul 2017, băcăuanii pronunţau  tot mai des numele lui Vasile Alecsandri. Era vorba, desigur, de eternul 
subiect Casa „Vasile Alecsandri”, dar şi  de perspectiva sărbătoririi a 200 de ani de la naşterea sa.  Consiliul 
Judeţean, Primăria municipiului Bacău, fililala locală a Uniunii Scriitorilor, cadrele didactice, studenţii şi masteranzii 
din universitatea care îi poartă numele au proiectat un program pus sub semnul celor 199 de ani, dar cu ţintă spre 
bicentenarul din 2018: Reuniunile Culturale „Alecsandriada” (Ediţia I, Bacău, 7 - 10 iunie), cu puncte în program 
menite să pună în evidenţă semnele marca Alecsandri şi să stimuleze creaţia originală.  În anul 2018 s-au petrecut 
trei evenimente în acelaşi context.   

I. Între 23 şi 26 mai 2018 a fost ediţia a II-a a manifestării Reuniunile Culturale „Alecsandriada”, cu 
acţiuni tematice: prelegerea „A-ul şi B-ul literaturii române, ivite în Bacău” (Vasile Alecsandri şi George Bacovia au 
fost portretizaţi, în Sala de conferinţe a Bibliotecii Universităţii „Vasile Alecsandri” din Bacău, de criticul literar 
Grigore Codrescu); lansări de carte: „Casa din cuvinte... – pro Alecsandri” (documentar, antologie şi interviuri de 
Ioan Dănilă), respectiv antologia poeţilor şi dramaturgilor debutanţi; cronicari: Daniel Nicolescu şi Dumitru 
Brăneanu; un panoramic editorial şi publicistic (cărţi şi reviste din ţară şi din ţinuturile locuite de români); dezbaterea 
„Dramaturgia românească contemporană, încotro?” O plăcută întâlnire cu scriitorii s-a petercut la Colegiul Naţional 
„Vasile Alecsandri” din Bacău, urmată de un recital la statuia poetului, din Piaţa Tricolorului („Voci de AED pentru 
AlEcsanDri”), momente care au anticipat două spectacole: „De la Mioriţa, la Andrii Popa” (cu elevi băcăuani de la 
Colegiul Naţional „Vasile Alecsandri”, Palatul Copiilor, „Şcoala steluţelor”, însoţiţi de colegii de la Liceul Teoretic 
„Vasile Alecsandri” Chişinău  şi de profesorul-rapsod Gheorghe-Jan Iscu). Seara s-a încheiat cu prestaţia actorilor de 
la Teatrul Municipal „Bacovia”, cu piesa lui Vasile Alecsandri „Piatra din casă”. 

II. În ziua de 14 iunie 2018, am fost moral obligaţi să celebrăm venirea pe lume, în urbea Bacăului, a 
viitorului poet naţional al românilor de până la ivirea lui Mihai Eminescu: Bicentenarul naşterii lui Vasile 
Alecsandri. La pupitru s-a aflat Universitatea „Vasile Alecsandri”, prin Societatea Cultural-Știinţifică „Vasile 
Alecsandri” Bacău, cu sprijinul eficient al Primăriei municipiului Bacău, al filialei locale a Uniunii Scriitorilor, al 
Centrului de Cultură „George Apostu” ş.a. Florin Cîntic, directorul Serviciul Judeţean Iaşi al Arhivelor Naţionale, a 
prezentat publicului adunat în Amfiteatrul „Dumitru Alistar” al Facultăţii de Litere   mitrica de naştere descoperită şi 
publicată de Gheorghe Ungureanu, ilustru director al instituţiei ieşene (cf. Gh. Ungureanu, „Câteva date inedite 
despre familia şi vieaţa poetului Vasile Alecsandri”, în „Cetatea Moldovei”, Iaşi, anul IV, vol. IX, nr. 5, mai 1943, 
pp. 254-268). Varianta în alfabet chirilic se află, din14 iunie 2018, în faţa Aulei „Vasile Alecsandri”, din Corpul D al 
Universităţii „Vasile Alecsandri” din Bacău.   

Mărturie de mitrică 
Prin care se face ştiut duhovniceasca Decasterie a Mitropoliei Moldovii că după încredinţarea ce s’au 

luat prin sprafcă, s’au aflat pentru dumnealui Vasile Alexandri că la anul 1818 luna Iunie 14 s’au născut în 
târgul Bacăului, din pravoslavnicii legiuiţii săi părinţi, dumnealui spatarul Vasile Alecsandri cu soţia sa Elena 
născută Cozoni, căruia atunci prunc, lucrările sfântului botez în drept slăvitoarea noastră credinţă, după 
aşezământurile sfintei şi marea biserică a răsăritului, i s’au săvârşit de preotul Ioan dela Biserica Precista din 
arătatul târg, la 22 a aceleiaşi luni Iunie, iar naşi i-au fost moşul său, dumnealui Mihalachi Cozoni. Drept 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

6 
 

aceea, spre încredinţarea naşterii şi a botezului în pravoslavie a numitului Vasilie Alecsandri, fiind mai sus 
pomeniţilor săi părinţi, i s’au dat această mitrică deasupra cu iscălitura Înalt Prea Sfinţitului Mitropolit al 
Moldovii şi cavaler I. I. Veniamin, iar gios adeverită cu punerea peceţii şi cu iscăliturile cilenurilor acestii 
Dicasterii. 1835. Iulie 12, No. 333” (apud Gh. Ungureanu, Ibidem, p. 262). „Pe dosul acestei hârtii – continuă 
prezentarea Gheorghe Ungureanu – este scris de tatăl său: «Vasilică este născut la 14 Iunie 1818 în târgul 
Bacăului, botezat în lege pravoslavnică de preotul Ioan dela biserica numită Precista din Bacău; iar nănaş i-
au fost moşul său Mihalache Cozoni. Părinţi: Spatarul Vasile Alecsandri, mama spătăreasa Elenco 
Alecsandri, născută Cozoni»“ (Ibidem). 

Cele petrecute în ziua de 14 iunie 2018 au valoarea unui eveniment istoric: dintre cei cinci ani vehiculaţi în 
legătură cu data şi locul naşterii lui Alecsandri (1818,1819,1820,1821,1822), numai anul 1818 dispune de document.   

În programul zilei de 14 iunie 2018 au mai fost înscrise: inaugurarea bustului scriitorului (în holul 
Facultăţii de Litere; sculptor, Mihai Bejanariu), în prezenţa acad. Eugen Simion şi a secretarului de stat în Ministerul 
Culturii şi Identităţii Naţionale, Gheorghe Popa;  colocviul ştiinţific „Alecsandri, băcăuanul” (Amfiteatrul „Dumitru 
Alistar”), cu participarea celor doi invitaţi şi a unor specialişti de la Serviciul Judeţean Iaşi al Arhivelor Naţionale, de 
la Muzeul Naţional al Literaturii Române Iaşi şi de la Institutul de Filologie Română „A. Philippide” Iaşi; 
comunicarea „Casa Alecsandri din Bacău, spre o certitudine” (Direcţia Judeţeană pentru Cultură Bacău, despre 
Programul „2018 – Anul European al Patrimoniului Cultural”) şi expoziţia de carte şi documente în care apare 
menţiunea „Vasile Alecsandri, n. 14 iunie 1818, Bacău”. Celor doi invitaţi de onoare li s-a înmânat, de către rectorul 
Universităţii „Vasile Alecsandri” din Bacău, prof. univ. dr. ing. Carol Schnakovszky, diplome de excelenţă, iar 
Dumitru Brăneanu, preşedintele filialei Bacău a Uniunii Scriitorilor din România, a acordat academicianul Eugen 
Simion, la aniversare, o cupă omagială. 

III. În ziua de 22 iunie 2018, când s-au împlinit 200 de ani de la încreştinarea lui Vasile Alecsandri, am 
celebrat Bicentenarul botezului. Motivarea se află în aceeaşi mărturie de mitrică: „Vasilică este născut la 14 iunie 
1818 în târgul Bacăului, botezat în lege pravoslavnică de preotul Ioan de la biserica numită Precista din Bacău; iar 
nănaş i-au fost moşul său Mihalache Cozoni. Părinţi: spatarul Vasile Alecsandri, mama spătăreasa Elenco 
Alecsandri, născută Cozoni”. (Însemnare olografă a lui Vasile Alecsandri – tatăl poetului – pe versoul Mărturiei de 
mitrică eliberate de Mitropolia Moldovei, la 12 iulie 1835; apud Gheorghe Ungureanu, Ibidem, p. 262. Notaţia 
este rezumatul mărturiei de mitrică, în care se precizează că botezul lui Vasilică „s’au săvârşit de preotul Ioan de la 
biserica Precista din arătatul târg, la 22 a aceleiaşi luni Iunie” – Ibidem.)  

Aşadar, la Biserica „Precista”, în ziua de 22 iunie 2018, s-a petrecut un eveniment cultural-religios la care 
au colaborat Arhiepiscopia Romanului şi Bacăului, Protopopiatul Bacău, Parohia „Precista” Bacău, Universitatea 
„Vasile Alecsandri” din Bacău, Primăria municipiului Bacău, filiala locală a Uniunii Scriitorilor din România, 
serviciile judeţene Neamţ şi Bacău ale Arhivelor Naţionale, Societatea Cultural-Știinţifică „Vasile Alecsandri” 
Bacău (iniţiatoarea ambelor evenimente: din 14 şi 22 iunie 2018) ş.a. Preotul paroh, Mihail Tomozei, a găsit în 
patrimoniul „Precistei” cărţi religioase din secolul al XIX-lea şi obiecte de cult din aceeaşi perioadă (inclusiv o 
cristelniţă), expuse într-o imagine ad-hoc.  

Cele petrecute în mai - iunie 2018, parte din calendarul Centenarului Marii Uniri, au pecetluit tema locului 
şi datei ivirii pe lume a lui Vasile Alecsandri. Dacă cineva ar dori să susţină variantă/variante ale acestui subiect, nu 
o poate face decât prezentând dovezi indubitabile.   

Conf. univ. dr. Ioan Dănilă  
 
 

 
Bacău – Blaj, 23 noiembrie 1918, Zborul Marii Uniri  

Vilică MUNTEANU 
 

Episodul Zborului Marii Uniri va rămâne unul emblematic atât 
pentru istoria aeronauticii cât şi pentru istoria Bacăului şi reprezintă un 
moment important pentru momentul înfăptuirii Marii Uniri din 1918. În 
acest sens, este important de reamintit contextul în care se afla Bacăul la 
acea dată. Judeţul Bacău a dispus de condiţii topografice şi logistice 
adecvate pentru organizarea de aerodromuri de campanie în Primul Război 
Mondial, fapt ce a influenţat decisiv evoluţia ulterioară a aeronauticii în 
zonă (vezi AEROSTAR, fostă Întreprinderea de Avioane, a Bazei Aeriene, 
a Şcolii de Pilotaj). În Primul Război Mondial, în zona oraşului Bacău, pe 
linia de intersectare a axei Gherăieşti – Hemeiuş - Mărgineni se afla un 
aerodrom, care era folosit pentru apărarea zonei, misiuni de observare 
aeriană şi misiuni de legătură, ţinând cont şi de faptul că, la acea dată, 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

7 
 

Bacăul era şi sediul Statului Major Central, condus de generalul Alexandru Averescu, care comanda fronturile de la 
Oituz. 
 În toamna anului 1918, activitățile premergătoare actului de la 1 Decembrie erau din ce în ce mai intense, 
în întreaga Transilvanie, cu preponderență în Arad, Blaj și Alba Iulia, existând, în același timp, și comunicări cu 
Guvernul Român, aflat încă la Iași. Din cauza asprei ierni timpurii și a zăpezii abundente, legăturile dintre Consiliul 
Naţional Român Central şi Guvernul României nu se puteau efectua decât pe calea aerului. Pentru a transporta de 
urgenţă documente deosebit de importante la Blaj, Marele Cartier General Român a ordonat trimiterea unui avion. 
Un număr important de aviatori s-au oferit să îndeplineasca această misiune. A fost ales locotenentul Vasile 
Niculescu, întrucât cunoştea traseul de zbor încă din campania din vara anului 1917, când trecuse cu avionul Carpaţii 
şi lansase manifeste în Transilvania, însoțit de căpitanul Victor Precup, delegat al Marelui Cartier General, care „a 
adus de la Iași toate lămuririle necesare asupra misiunii ce trebuia îndeplinită”1. Au fost redactate scrisori cu titlu de 
recomandare pentru viitoarele mişcări ale unioniştilor din interiorul arcului carpatic însă expedierea lor rapidă era o 
sarcină greu de realizat, din cauza drumurilor blocate de zăpada viscolită. S-a luat hotărârea ca geanta cu preţioasele 
documente să fie expediată cu avionul, fiind ales Blajul ca punct final al zborului. A fost aleasă această destinaţie 
întrucât arhidieceza de aici era considerată una dintre cele mai puternice din Transilvania, ceea ce făcea ca mesajul 
din Regat să aibă o cât mai largă răspândire2. 

Farman-ul 40 nr. 3240 cu carlingă deschisă, avâd montat încă un rezervor pentru combustibil, a decolat de 
la Bacău în ziua de 23 noiembrie, după care a trecut munţii la 2600 m, echipajul având costume de piele îmblănită şi 
feţele protejate cu un strat gros de parafină, pentru a rezista la o temperatură de -400 C. Pe lângă faptul că la avion 
carlinga era deschisă, cei doi ofițeri nu dispuneau nici de paraşute şi nici de armament pentru a putea riposta în 
eventualitatea vreunui atac inamic, aşa încât zborul a fost unul de mare risc. La bord se afla un sac cu manifeste şi o 
geantă militară sigilată. Manifestele urmau să fie lansate din avion deasupra Blajului şi a altor aşezări transilvănene. 
Geanta sigilată conţinea trei documente extrem de importante (printre care şi scrisoarea prim-ministrului Ion I.C. 
Brătianu către Consiliul Naţional Român Central). Au trecut pe lângă mai multe locuri şi localităţi: Moineşti, 
muntele Ceahlău, bazinul Bârsei, Târnave, Odorhei, Sighişoara, Mediaş şi apoi Blaj. Au văzut, de sus, Câmpia 
Libertăţii, situată între Târnava Mare şi calea ferată. Pe o culme mai înaltă străjuia statuia lui Avram Iancu. Au făcut 
câteva viraje peste oraş şi au aruncat teancuri de manifeste, după care au aterizat. „Peste puţin timp, avionul din care 
încă nu mă coborâsem, era înconjurat de o mare mulţime de blăjeni şi ţărani din satele apropiate, trecuţi îmbrăcaţi 
prin apa Târnavelor. Am rămas mut şi fără simţire la entuziasmul acestor oameni când au văzut tricolorul de pe 
avionul sosit din Regat, aducându-le ştiri ce le umplea sufletul de bucurie. (...) Prima solie a mântuirii din Regat le-a 
sosit. Fiecare blăjean şi ţăran a căutat să dea mâna cu noi, să ia fiecare un lucru cât de neînsemnat al nostru, ca să ni-l 
ducă acolo unde trebuia să ne odihnim peste noapte”, avea să noteze mai târziu aviatorul3. 

Zborul s-a desfășurat în condiţii normale şi echipajul Niculescu-Precup a aterizat la ora 13 în apropierea 
Câmpiei Libertăţii din Blaj. Avionul românesc a fost înconjurat de numeroşi oameni veniţi în fugă să-i primească pe 
cei doi zburători. Iată relatarea elevului sergent Eugen Radeş, unul din cei care au asigurat paza avionului pilotat de 
locotenentul Vasile Niculescu: „În întâmpinarea celor doi aviatori au sosit dr. Victor Macovei și Gavrilă Precup de la 
Mitropolie, care prin cuvinte întrerupte de emoția şi de strigătele „Să trăiască!” ale mulțimii, aceștia i-au asigurat pe 
oaspeți că sunt la adăpost… Între timp, soseste și dl. căpitan Virgil Pop și la întrebarea locotenentului pilot Vasile 
Niculescu cum rămâne cu avionul, dl. căpitan Pop îi spune că va asigura paza avionului punând o gardă puternică 
întărită cu o mitralieră, iar echipajul să meargă la Palatul Mitropolitan. Căpitanul Virgil Pop a desemnat opt soldați 
din Garda Națională, care, împreună cu sergentul Sandu, au venit cu mitraliera pentru paza avionului. Căpitanul 
Virgil Pop ne-a atras atenția să nu lăsăm pe nimeni să se apropie de avion și a dat ordin să ni se aducă de mâncare și 
lemne pentru foc, deoarece stăteam în frig, în aer liber, pe un ger cumplit de -30 grade C. Ni s-au trimis de la 
Mitropolie lemne, mâncare si zece litri de vin. După ce am curățat locul de zăpada din jurul avionului, am făcut focul 
și garda se schimba din oră în oră”4. 

Însemnătatea acestui zbor reiese şi din scrisoarea dr. Ionel Pop înmânată locotentului Vasile Niculescu, în 
care se scria: „Dragă domnule Niculescu, trecând Carpaţii în zbor, împreună cu comandantul dumitale – căpitanul 
transilvănean Victor Precup, – ca primă solie a mântuirii noastre, ai aterizat ieri, 23 noiembrie, pe Câmpia Libertăţii. 
Du, te rog, fraţilor noştri dragi toată căldura sufletului nostru, du-le chemarea noastră! Dumneata ne vei fi pururi 
neuitat şi, ca să-ţi aduci din când în când aminte de aceia pe care sosirea dumitale i-a făcut fericiţi, primeşte de la noi 
o bucată de piatră. Este o întruchipare a luptelor noastre seculare şi a suferinţelor noastre. E o bucată de piatră, 
vechea piatră a Libertăţii, ridicată în 1848 pe câmpia de lângă Blaj, unde aţi aterizat dumneavoastră împreună cu 
românul tarnsilvănean Precup. Piatra a fost, între timp, aruncată în aer cu dinamită de către ocupanţi, pentru ca nici 

                                                 
1 George-Paul Sandachi, Zborul Marii Uniri de la Bacău la Blaj, Ed. Rovimed Publishers, 2008, p. 39. 
2 Iulian Bunilă, Locotententul care a transportat în zbor documentele Marii Uniri: „Am rămas mut la entuziasmul oamenilor când 
au văzut tricolorul de pe avion“, în „Orașul tău”, Buzău, 8 septembrie 2015. 
3 Ibidem. 
4 Liniile Aeriene Române – Album aviatic, ˂1996˃, nepaginat. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

8 
 

acest modest semn al dorinţei de libertate să nu-l avem. Din trupul ei este bucata care îţi va aminti de noi. Cu 
frăţească dragoste! Doctor Ionel Pop”. 

La ora 18.00 s-a ţinut şedinţa festivă în localul „Patria”. Dr. Vasile Suciu, președintele Consiliului Naţional 
Român din Blaj, a informat participanţii despre zborul locotenentului Vasile Niculescu şi despre conţinutul 
documentelor transportate pe calea aerului. S-a comunicat faptul că echipajul Niculescu-Precup se va întoarce la 
Bacău pentru a transmite hotarârea românilor transilvăneni de a se uni cu Ţara, fără nicio rezervă. 

În şedinţa care s-a ţinut la Palatul Mitropolitan, Consiliul Naţional Român a hotarât convocarea unei Mari 
Adunări Naţionale la Alba Iulia pe 1 Decembrie 1918, unde se va proclama în mod oficial Unirea cu România. A 
doua zi, la plecare, echipajul a fost înconjurat de sute de oameni care şi-au pus iscălitura pe pânza avionului. Era 
mesajul românilor din Blaj, către Guvernul Român din Iași, prin care aceştia îşi puneau semnătura pe actul Marii 
Uniri. După o noapte petrecută la Bacău, pe 25 noiembrie, pilotul Vasile Niculescu decolează cu Farmanul său cu 
destinația Iași, pentru a preda Marelui Cartier General documentele primite de la Vasile Suciu și a raporta, împreună 
cu căpitanul Victor Precup, ceea ce au văzut și auzit la Blaj5.  

Pilotul Vasile Niculescu s-a născut la 21 noiembrie 1891, în Fălticeni6. Părinții au insistat să urmeze 
cursurile Seminarului Teologic. Visul lui, însă, era să zboare. Si până la urma l-a realizat. La 24 ianuarie 1915 s-a 
înrolat în armată şi a urmat cursurile şcolii de pilotaj de la Băneasa. „M-a fascinat zborul de mic copil și am văzut 
pentru prima oară aeroplanele la manevrele militare din toamna anului 1911, care se desfășurau în zona noastră – își 
amintea el mai târziu. În Școala de Pilotaj l-am avut conducător pe George Valentin Bibescu – un adevărat prinț al 
zborului”7. A obținut brevetul de pilot militar cu nr. 61, la 15 august 1915. Prin Ordinul ministrului de Război, la 10 
iulie 1916 a fost avansat plutonier și repartizat la Corpul de Aviație8. 

După intrarea României în război, tânărul sublocotenent (fusese avansat la 1 octombrie 1916) a funcționat 
o vreme ca instructor în cadrul Şcolii de Pilotaj de la Bârlad. A fost mutat, la cerere, pe front, la Escadrila de 
recunoaștere și bombardament ușor F4. În ziua de 7 iulie 1917, se afla într-o misiune de recunoaștere aeriană 
deasupra liniei frontului. Avionul a fost prins în tirul artileriei germane și mai multe schije au lovit aripile aparatului. 
A apărut și un avion german, care a deschis focul. Coechipierul lui Vasile Niculescu, plutonierul Constantin 
Pârvulescu, a ripostat, obligând aparatul inamic să se retragă. În registrul de zboruri al Escadrilei F4 sunt consemnate 
multe asemenea acțiuni pline de curaj9. 

La începutul anului 1918, s-a deplasat cu unitatea în Basarabia și a executat misiuni împotriva trupelor 
bolșevice, care intraseră acolo. A făcut zboruri de recunoaștere pe Nistru, a bombardat pozițiile inamice de la 
Moghilev. Pentru fapta sa, era firesc ca locotenentul Vasile Niculescu să fie decorat cu Ordinul „Mihai Viteazul” 
clasa a III-a. Dar n-a fost așa. Aviatorul Vasile Niculescu a continuat să-şi îndeplinească misiunile primite. În ziua de 
23 iunie 1919, în timpul unei recunoașteri executate în Transnistria, din cauza unei defecțiuni tehnice, avionul său a 
aterizat în liniile bolşevice. Locotenentul a stat în captivitate, la Odessa, timp de o lună de zile, după care i s-a dat 
drumul. Între anii 1920 - 1923 a fost pilot în cadrul Grupului 1 Aeronautic. Prin Înaltul Decret Regal nr. 5.634 din 24 
octombrie 1923 a fost înaintat la gradul de căpitan. A fost transferat la 1 octombrie 1924 la Comandamentul Școlii de 
Aeronautică. În perioada 1 martie – 1 septembrie 1925 a executat un stagiu de pregătire în aviația cehoslovacă, fiind 
apreciat pentru tehnica pilotajului, pe care o stapânea la perfecție. 

Cariera lui aviatică s-a oprit în 1926, la cererea sa, după ce a fost transferat la Centrul de Recrutare din 
Rădăuţi prin Ordinul 37.368/1926, emis de ministrul de Război. Câţiva ani mai târziu, fostul aviator ajunsese în 
Regimentul 96 Infanterie. Din 1918 până în 1937, aviatorul a lucrat la Comandamentul Şcolii de Aeronautică (1924-
1925), după ce devenise căpitan în anul 192310. 

După ce a părăsit haina militară, Vasile Niculescu a trăit până la aproape de 90 ani, practicând meseria de 
ceasornicar. Într-o scrisoare din 1 noiembrie 1967, dr. Ionel Pop – membru al Consiliului Naţional Român Central – 
îi scria pilotului Vasile Niculescu: „Sunt cu sufletul înălțat de amintirea glorioaselor zile din iarna anului 1918 și nu-
mi lipsesc câteva lacrimi din ochii obosiţi. Da, mult stimate domnule locotenent aviator, sunt același Ionel Pop, care, 
la 23 noiembrie 1918, a alergat într-un suflet să vă primească și să vă îmbrațișeze pe Câmpia Libertății din Blaj unde 
ați aterizat. Nu se uită marele fapte ale unui zburător - erou. Îl uită numai politicienii; cei care au luptat pentru 
România Mare nu pot să facă așa ceva. Iar dumneavoastră ați contribuit din plin la Marea Unire. Și asta nu se uită!”11 

Pentru a creiona profilul pilotului Vasile Niculescu, vom prezenta câteva extrase din foile calificative ale 
acestuia aflate în dosarul său personal. 

                                                 
5 George-Paul Sandachi, op.cit., p. 44/49. 
6 Arhivele Naționale Suceava, Colecția Registre de stare civilă – Fălticeni, d. 44/1891, născuți, act nr. 302. 
7 Valeriu Avram, Locotenentul Vasile Niculescu pilotul Marii Uniri, Editura Universitară, 2008, p. 34.    
8 Arhivele Naționale Militare, Memorii bătrâni, litera N, cpt. 194, f. 39 v. 
9 Valeriu Avram, op. cit., passim. 
10 Arhivele Naționale Militare, fond și lit. cit., f. 44-58. 
11 Valeriu Avram, op.cit., passim. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

9 
 

„Escadrila F4. Sublocotenet activ 
Nicolescu (sic.) Vasile, pilot. 7 ianuarie – 20 
martie 1918: Robust, a putut îndura cu multă 
ușurință greutățile actualului războiu, destul de 
inteligent, are și o educație militărească tot atât 
de aleasă. Cu multă dragoste pentru cariera 
militară, încă înainte de a se activa a dat probe 
de un bun și conștiincios militar. Aplicat din 
fire spre aviație, a învățat repede pilotajul, 
îndeplinind, cu multă pricepere, această 
sarcină atât de grea. Venit pe front, a fost un 
mijloc de a-și arăta calitățile sale, dând, ori de 
câte ori nevoia a cerut, probe de multă 
îndrăzneală. A zburat zilnic cu ocazia luptelor 
de la Mărășești, executând numeroase 
bombardamente asupra rezervelor inamice. A 
avut mai multe lupte aeriene, dintre care una 
cu ocazia luptelor de la Mărășești, după care s-
a întors cu aparatul găurit de gloanțe și cu 
câteva sârme rupte. Pentru faptele sale de 
curaj, cât și pentru serviciile aduse, a fost 
propus a fi decorat cu „Steaua României” în 
gradul de Cavaler. În timpul când escadrila F4 
a fost atașată pe lângă Divizia a 11-a a 
îndeplinit, tot cu aceeași sârguință, toate 
misiunile ce i-au fost încredințate. 
Comandantul Escadrilei, Căpitan aviator 
Olănescu”. „Mă unesc în totul cu notele date 
acestui ofițer de către comandantul Escadrilei. 
Ofițer de viitor, merită a înainta excepțional la 
gradul de locotenent. Mențin propunerea de 
decorare. Șeful de Stat Major, lt. Colonel 
Rădulescu, 20/III/1918”. „Mențin elogioasele 
aprecieri, precum și propunerile de înaintare 
excepțional și aceea de a fi decorat cu „Steaua 
României” cu spade, cl V. Comandantul 
Diviziei 11, General ˂ss. indescifrabil˃”12. 
„Grupul I Aeronautic, locot. activ Nicolescu 
Vasile. 15 august 1916 – 31 martie 1918. 
Destul de sănătos și robust, a suportat ușor 
campania. Fizic foarte plăcut, se prezintă 
foarte bine. Foarte inteligent, cu o cultură 
civică aleasă. Deși ofițer de rezervă, a reușit 
ușor, prin puterea sa de muncă și prin 
bunăvoința sa, să-și apropie foarte bine 
cunoștințele militare, precum și pe cele 
speciale ale aviației, având o deosebită 
aplicație pentru chestiunile tehnice. Foarte 
conștiincios, modest, a reușit întotdeauna să-și 
atragă simpatia șefilor și camarazilor. A cerut 
și i s-a aprobat activarea. 

 „Venit în aviație la mobilizare, a 
fost repartizat, după terminarea pilotajului de școală, la Esc. F4. Pilot excelent, conștient de tehnica zborului, a luat 
parte la luptele de la Mărășești, executând zboruri foarte riscante și de lungă durată și din care adesea a venit cu 
aparatul ciuruit de gloanțe. A luat, de asemenea, parte la luptele de la Cireșoaia, Runcu etc., zburând tot cu același 
avânt, curaj și devotament. În Basarabia, de asemenea, a executat zboruri de lungă durată, aducând știri prețioase. 

                                                 
12 Arhivele Naționale Militare, fond și lit. cit., f. 44. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

10 
 

Este un ofițer serios și de valoare și un pilot, cu adevărat de războiu, încercat. Decorat cu „Coroana României” cl. V. 
Merită a înainta la alegere. Comandantul Grupului 1 Aviațiune, Maior aviator, Enescu”13. 

 „Grupul I Aeronautic, locot. Nicolescu Vasile. 1 aprilie – 31 octombrie 1918. Mențin în totul aprecierile 
din Foaia calificativă de campanie asupra însușirilor sale fizice și morale. Ca pilot, și-a menținut tot timpul 
antrenamentul, profitând de orice ocazie pentru a zbura. În ziua de 10 noiembrie 1918 (stil vechi – n.n.) a executat, 
pe un F 40 cu rezervor suplimentar, o misiune specială de la Bacău la Blaj și înapoi, ducând pe căpitanul ardelean 
Precup. Deși în ziua plecării era un ger groaznic și terenul acoperit cu un strat de 20 cm de zăpadă, atât la Bacău cât 
și la Blaj, zborul a fost executat în condițiuni excelente. Cu aceasta a probat, odată mai mult, că este un pilot încercat, 
pe care se poate conta în orice împrejurare. Merită a înainta în mod excepțional. Comandantul Grupului 5 
Aeronautic, Maior aviator, Enescu”14. 

„Grupul I Aeronautică, locot. Nicolescu Vasile. 1 noiembrie 1918 – 31 octombrie 1919. Fizic plăcut și 
rezistent. A suportat ușor greutățile campaniei. Educație militară distinsă. Aptitudini militare frumoase. Educație 
civică aleasă. Posedă frumoase cunoștințe generale. A luat parte la luptele contra bolșevicilor, zburând mult și 
executând frumoase recunoașteri de lungă durată. În una din aceste recunoașteri, a căzut prizonier, împreună cu 
observatorul său, locot. Gheorghiu Ermil și numai grație prezenței de spirit a putut scăpa cu viață și s-a reîntors, prin 
schimb de prizonieri, aducând știri prețioase. În prezent este comandantul Parcului No. 1, unitate pe care o conduce 
cu multă pricepere. Comandantul Grupului 1 Aviație, Maior aviator, Protopopescu”15. 

„Grupul I Recunoaștere, Esc. II Rec., locotenent Niculescu Vasile. 18 februarie 1923 – 31 octombrie 
1923. Sănătos. Rezistent. Suportă campanii. Capabil. Muncitor. Frumoasă cultură generală și de specialitate. 
Caracter sincer. Multă voință. Om îndeajuns de energic. Spirit de inițiativă. Educație militară aleasă. Foarte 
disciplinat. Respectuos. Execută fără șovăire ordinele ce le primește. Cu multă dragoste de zbor și foarte bun pilot 
din cei mai vechi. A zburat fără întrerupere în toate campaniile după 1914. Ori de câte ori este de executat vreo 
misiune de încredere, i se poate încredința cu cele mai mari șanse de a fi dusă la bun sfârșit. Element foarte serios, 
foarte modest, foarte corect și cinstit. Niciodată nu și-a reclamat imediat drepturile, din care cauză – datorită 
modestiei sale – a fost trecut cu vederea chiar după merite mari. Citez, astfel, zborul făcut în Ardeal în iarne anului 
1918, primul zbor de legătură națională, când nicio altă legătură nu era posibilă. Expus la sacrificii mari și riscuri de 
a se pierde în munți, rezultatul acelui zbor a fost din cele mai reușite și publicat în toate ziarele. Modestul pilot, încă 
până azi nu a fost recompensat. Este comandant al Escadrilei a II-a Recunoaștere și în cursul verii, după 15 mai până 
la 15 octombrie, a fost și şef de pistă. Foarte bun comandant de unitate, foarte gospodar. Cu grijă de material și 
personal. S-a ocupat mai puțin de instrucția trupei în escadrilă. În intervalul ianuarie-mai, a avut, însă, instrucția unei 
companii de recruți, la care a dat frumoase rezultate. Ca șef de pistă, s-a ocupat de continuarea antrenamentului 
piloților, păstrând ordinea în timpul zborurilor și cerând de multe ori pedepsirea acelor care presdripțiunile, păstrând 
măsura dreaptă. În rezumat, este un element de valoare și de multă nădejde. Promoția sa a fost avansată, însă, nefiind 
în întregime, nu l-a ajuns rândul și a avut mare lovitură mortală. Totuși, stăpân pe sine, a continuat a munci stăruitor, 
alături de colegii săi căpitani, fără a se plânge sau descuraja. Fiind propozabil, îl caracterizez că merită a înainta ˂˂la 
excepțional˃˃. Comandantul Grupului I Aviație de Recunoaștere, Lt. Comandor, (ss. Indescifrabil)”. „Mențin notele. 
Merită a înainta la excepțional. (ss. Indescifrabil)”16. 

Pe 24 noiembrie 1923, prin Înaltul Decret Regal nr. 5.634/1923 și Ordinul de Zi nr. 869/1923, locotenentul 
Vasile Niculescu a fost înaintat la gradul de căpitan17. O avansare destul de târzie, care, probabil, a contribuit la 
demisia sa din Armată. 

Maiorul (r) aviator Vasile Niculescu s-a stins din viață la 24 aprilie 1980, într-un trist anonimat. 
Ultimele două decenii de viață, în plină Epocă de Aur, le-a trăit într-un Bucureşti cu puţine urme de 

normalitate. Doar în 1961, în decembrie, a primit, se pare, o scrisoare de la Andrei Popovici, fostul comandant al 
Gruplui 2 Aeronautic Tecuci, care amintea celebrul şi extraordinarul episod pe care i-l datorează istoria românilor. În 
rest, uitare... 

Un personaj uitat din istoria românilor îşi doarme somnul de veci într-un mormânt din Rădăuţi, pe a cărui 
cruce scrie Vasile Niculescu. Anonim, erou şi apoi din nou anonim, trecut pentru totdeauna în uitare. O viaţă ca un 
scenariu de film. 

În cimitirul din Rădăuţi, singurul din ţară traversat de o cale ferată, se află, din primăvara lui 1981, un 
mormânt pe a cărui cruce stă scris numele de Vasile Niculescu, un bătrân ceasornicar care s-a stins discret, ba chiar 
în anonimat, la 90 de ani. Povestea lui se leagă însă puternic de unul dintre cele mai importante momente din istoria 
românilor. Ziua de 1 Decembrie 1918, când Vasile Niculescu era pilot... Două vieţi a trăit de fapt Vasile Niculescu, 
două vieţi diferite, ca două romane care se întâlnesc într-un punct crucial. 

                                                 
13 Ibidem, f. 45. 
14 Ibidem, f. 46. 
15 Ibidem, f. 47. 
16 Ibidem, f. 54. 
17 Ibidem, f. 40. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

11 
 

 La inițiativa Consiliului Județean Bacău, în colaborare cu Consiliul Județean Suceava și Primăria 
municipiului Rădăuți, pe 24 aprilie 2018, la Rădăuți s-a desfășurat un simpozion omagial dedicat comemorării celui 
care, la manșa avionului său a scris o frumoasă pagină de istorie, la care au participat aviatori din mai multe unități 
de aviație din țară, militari, cercetători, muzeografi, arhiviști, profesori, reprezentanți ai unor instituții didin 
administrația locală, preoți etc. După simpozion, la cimitirul în care pilotul Vasile Niculescu își află odihna veșnică, 
s-a desfășurat un ceremonial militar-religios, în timpul căruia o formație de trei avioane cu reacție de la Unitatea de 
Aviație din Bacău au survolat zona, dând onorul. 

Pentru a marca însemnătatea zborului Bacău – Blaj din 23 noiembrie 1918, băcăuanii au bătut trei medalii. 
Prima, din tombac, Ø 60 mm, bătută la Monetăria Statului în anul 1993, are pe avers un avion în zbor, în stânga 
căruia sunt înscriși anii 1953 și 1991, sub el 40 ANI și două ramuri de stejar, iar circular textul AEROSTAR 
BACĂU • PATRU DECENII DE ACTIVITATE. Pe revers este conturul  României Mari, în interiorul căruia  sunt 
marcate orașele Bacău și Blaj, unite printr-o linie punctată, deasupra textul ZBORUL MÎNTUIRII NOASTRE 
23.11.1918 – 1993. Sub contur, 75 ANI/AEROMFILA ʼ93/BACĂU. Circular, textul EXPOZIȚIA FILATELICĂ 
INTERNAȚIONALĂ • BACĂU 27.11.1993 – 2.12.1993.  

      
Cea de-a doua medalie, realizată la Arad, din cupru,  Ø 60 mm, pe avers are reprezentat conturul României 

Mari, în care sunt marcate orașele București, Iași, Alba Iulia, Bacău și Blaj, ultimele două legate cu două săgeți curbe 
simbolizând zborul dus-întors, traversat de un avion Farman 40 și deasupra conturului chipul aviatorului locotenent 
Vasile Niculescu Popa. Circular textul 85 DE ANI DE LA RAIDUL AERIAN BACĂU – BLAJ – BACĂU • 1918 – 
2003. Pe revers este stema județului Bacău, deasupra căreia este înscris PREFECTURA JUDEȚULUI BACĂU, iar 
dedesupt sigla A.R.P.I.A. Circular, CONSILIUL JUDEȚEAN BACĂU • A.R.P.I.A. FILIALA JUDEȚEANĂ 
BACĂU.  

     
A treia medalie a fost bătută la Monetăria Statului în tombac, Ø 60 mm, la aniversarea a nouă decenii de la 

zbor, prilej cu care acesta a fost reeditat. Și pe aversul acesteia este conturul României Mari, pe care sunt marcate 
orașele Bacău și Blaj, legate cu două săgeți curbe simbolizând zborul dus-întors, traversat de un avion Farman 
40circular textul 90 DE ANI DE LA ZBORUL MARII UNIRI • 1918 – 23 NOIEMBRIE – 2008. Pe revers, central 
sigla A.R.P.I.A., deasupra căreia este scris Lt. Aviator/V. NICULESCU/RAIDUL AERIAN/BACĂU – BLAJ – 

 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

12 
 

BACĂU, iar dedesupt 1918-23 NOV-2008/90 ANI. Circular, A.R.P.I.A. – FILIALA BACĂU/PRIMĂRIA 
MUNICIPIULUI BACĂU.  

   
 

În acest an, pe 20 noiembrie, se va reedita încă odată zborul Bacău – Blaj, prilej cu care se va lansa o 
medalie și o insignă, dedicate centenarului istoricului zbor. 

 
 

Modestia unui geniu 
Profesor învățământ primar Acăr Marcela 
Școala Gimnazială „Miron Costin” Bacău 

 
La prima vedere, alăturarea de cuvinte „modestie” şi „geniu”, regăsite în titlu, par cel puţin nepotrivite. 

După DEX, geniu înseamnă „cea mai înaltă treaptă de înzestrare spirituală a omului, caracterizată printr-o activitate 
creatoare, ale cărei rezultate au o mare însemnătate”. Tot potrivit DEX, modestie înseamnă „care este lipsit de 
îngâmfare, moderat, cumpătat în purtare, în pretenţii.” Şi totuşi, aceste cuvinte aparent antagonice îl pot defini pe 
regretatul academician profesor Gheorghe Vrînceanu.  

Să ne întoarcem în timp cu mai bine de 100 de ani. Era o vară domoală, soarele lumina blând sătucul sărac, 
dar pitoresc, străjuit de culmile rotunjite ale dealurilor şi vegheat de secole de pădurea Voiosu. Este vorba de satul 
Valea Hogei, comună Lipova, fostul județ Vaslui. În ultima zi al lui cireşar, 30 iunie 1900, se năştea într-o familie de 
oameni simpli, dar gospodari şi curaţi la suflet, primul copil, băiat, pe care l-au botezat Gheorghe şi l-au alintat 
Ghiţă. Era cel care va deveni marele savant al lumii, „demiurgul spatiilor neolonome” profesorul Gheorghe 
Vrînceanu. 

La vremea cuvenită a mers la şcoala primară din satul natal, unde s-a dovedit un elev eminent. Cu toate 
acestea, nu era scutit de muncile agricole sau păzirea vitelor pe imaș. Deşi prietenos, când mergea cu vacile la 
păscut, stătea numai cu „nasul în cărţi” aşa cum spuneau prietenii. Tanti Finică a lui nenea Viorel Dadalică (născută 
Rotaru, hogeancă şi ea) povesteşte că bunica ei, Casandra Ciocan (născută Vrânceanu) a fost unul dintre prietenii cu 
care marele matematician a copilărit. „Nu se îndura să se despartă de cărţile lui”, povesteşte Casandra. „Spre toamnă, 
noi copiii, făceam focuri şi coceam bostan turcesc şi porumb, iar Ghiţă se rugă de mine: - Tu, Casandră, coace-mi şi 
mie un păpuşoi! Nu era fudul, dimpotrivă”. Când numele său depășise cu mult granițele țării, revenea cu drag în satul 
natal, se întâlnea cu vechii prieteni din copilărie, le aducea mici atenţii, dădea noroc cu toată lumea, ba chiar accepta 
o invitație la prânz şi mânca mămăliga de pe masa rotundă cu trei picioare, chiar cu mâna. Pe faţa lui din a doua 
căsătorie, a botezat-o Ilinca, după numele moașei sale: „M-a moșit să fiu deştept” glumea marele matematician.  

Absolvind clasele primare în Valea Hogei, la insistențele învăţătorului, familia l-a dat la liceu la Vaslui, şi 
de aici drumul marelui savant a cunoscut cele mai înalte piscuri, culminând cu descoperirea spatiilor neolonome, cea 
mai importantă dintre realizările sale ştiinţifice. La un moment dat, îl bătea gândul să emigreze în Statele Unite, dar 
părinţii săi i-au spus că „trebuie să facă ceva pentru ţara lui şi că nicăieri nu e mai bine ca acasă”, povesteşte tanti 
Finică Dadalică. Şi a rămas să ducă în lume numele țarii, simplitatea în genialitate, spiritul creator al poporului 
român. În şcoală nouă din satul Valea Hogei care-i poartă numele, există un mic muzeu unde se-mpletesc dorurile şi 
visurile marelui creator cu simplitatea locurilor şi cu şoaptele frunzelor din arborii seculari ai pădurii Voiosu. Şi dacă 
modestia şi genialitatea ar purta un nume, acesta ar fi „Gheorghe Vrînceanu” 

Somn lin în spaţiile astrale, maestre! 
Bibliografie: 
DEX, editia a II-a, Ed. Univers Enciclopedic, Bucuresti, 1998. 

 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

13 
 

 
Istoria unui început... 

Profesor învățământ primar Adam Isabela-Elena 
Colegiul Național Pedagogic „Ștefan cel Mare” Bacău 

 
 E minunat să ai o identitate, să aparții unui spațiu, unei comunități, să ai tradiții și valori. Toate acestea 

sunt condimentele care dau gust persoanei care ești. Fără ele nu ai fi tu, cel de acum. 
La un pas de sărbătorirea a 100 de ani de la Marea Unire, îmi apare tot mai des ideea că ,,Cine nu are trecut, 

nu are prezent.” (Nicolae Dabija) și nici viitor . Așa că, am luat trecutul la analizat. Și nu orice trecut.Trecutul acestei 
profesii pe care o fac cu drag de ceva timp. Gândul meu se îndreaptă admirativ și cu mândrie nu doar înspre o sută, ci 
înspre sute de locuri minunate ale universului românesc care m-au  făcut să devin ceea ce sunt. Aș începe cu un 
număr...99. Vecin al lui 100. Cu o școală: Colegiul Național Pedagogic ,,Ștefan cel Mare” Bacău. Acesta e locul 
despre care aș vrea să vorbesc. Despre istoria unei școli înființată acum 99 de ani, în luna noiembrie a anului 1919 
când se deschid cursurile primei Școli Normale din Bacău. 

 Printre profesorii care au predat primilor viitori învățători se numără personalități remarcabile ale culturii 
naționale: prof. Ion Luca (religie), prof. Grigore Tabacaru (pedagogie), prof. Nicu Enea (desen), prof. Agatha 
Grigorescu Bacovia (limba română). Monografiile colegiului scrise de N. St. Vanghelovici, I.V. Abramiuc - 1969, 
prof. Relu Leoveanu (2000), Eugen Șendrea (2009) subliniază importanța înființării acestei școli în acele vremuri.  

Înainte de 1838 nu era nicio școală în oraș. În 1839 se înființează ,,Școala Domnească” a profesorului 
Constantin Platon. Dorința băcăuanilor de a-și vedea copii la școală face ca în anul 1854 să se deschidă încă două 
școli particulare. Pentru mai multă carte copiii mergeau la Iași la ,,Academia Mihăileană”. La 11 noiembrie 1859 
apare cea de-a doua școală de băieți care are un mare succes. Până în anul 1904 absolvă cursurile acestei școli 950 de 
elevi. Nevoia de cadre didactice este acută. În 1912, un învățător revenea la 130 de elevi. Mobilizarea pentru front a 
multor  învățători a scăzut dramatic numărul lor. La nivelul orașului apar și alte școli, atât de fete cât și de băieți. La 
sfârșitul războiului, situația era deosebit de grea. Cele mai multe aveau clădirile avariate și mobilierul distrus. 
Singura școală funcțională rămâne ,, Școala nr. 2 de băieți”, care după evacuarea Spitalului, la 2 mai 1918 poate 
începe cursurile.  

 Școala Normală de Băieși din Bacău a luat ființă la 1 octombrie 1919, prin contopirea celor trei școli 
pregătitoare de la Gârleni, Hemeiuș şi Onești. În ziua de 23 noiembrie, se deschid cursurile Școlii Normale de 
învățători din Bacău. Selecția candidaților s-a realizat printr-un concurs de admitere. Condițiile de selecție au fost 
următoarele: vârsta candidaților să fie între 13 și 16 ani, să fie sănătoși, să treacă de probe orale și scrise la 
disciplinele: muzică, română și matematică(scris și oral), geografie și istorie (oral).  

De atunci au trecut 99 de ani de evoluție, de educație a unor oameni valoroși.  
Educația înseamnă evoluție. Educația însemnă valori. Educația înseamnă speranța. În Anul Centenarului 

Marii Uniri, un an cu o însemnătate puternică pentru ceea ce înseamnă construcția statului modern, educația trebuie 
să urce pe podiumul priorităților. În acest an ar trebui să ne amintim cât mai des rădăcinile, să ne căutăm lucrurile și 
oamenii care ne-au ridicat și format. 

Stă în puterea noastră să construim și noi un prezent care va deveni un trecut de care copiii noștri vor fi 
mândri. 
 
 

Costache Radu – personalitate băcăuană memorabilă a Bacăului 
Profesor învățământ primar Albu Adina-Corina 

Colegiul Național de Artă „George Apostu” Bacău 
Profesor învățământ primar Lăzărică Ramona-Mirela 

Școala Gimnazială „Mihai Eminescu” Lespezi, 
 

 Cultura scrisă a unei comunități include și monografiile care prezintă trecutul acelei localități. Astfel, Radu 
Costache (1832 - 1908) publică în 1906 lucrarea „Bacăul de la 1850 – 1900” care are o remarcabilă valoare 
documentară pentru istoria acestei comunități.  

Costache Radu a fost considerat de către Eugen Budău în dicționarul său literar „primul cronicar modern” al 
Bacăului, iar monografia sa a fost reeditată în 2005 de către Lucian Șerban. Costache Radu a fost o personalitate 
băcăuană complexă care și-a desfășurat activitatea în a doua jumătate a secolului al XIX-lea în calitate de gazetar, 
dramaturg, avocat și om politic.  

Informații biografice despre Costache Radu sunt puține, fiind furnizate de el însuși în „Bacăul între 1850 - 
1900”. A studiat la „Școala Domnească” cu Constantin Platon, o altă personalitate a Bacăului, a făcut studiile de 
drept la Iași, apoi s-a întors ca avocat la Bacău. Aici, a desfășurat o activitate de cărturar, jurnalist, avocat și om 
politic. A fost primar al Bacăului (1889 - 1890, 1894 - 1895), perioadă în care a înființat Școala de Băieți Nr. 1 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

14 
 

(astăzi Colegiul Național „Ferdinand I” Bacău), Școala de Fete Nr. 1 (astăzi Colegiul Național „Vasile Alecsandri” 
din Bacău),  Serviciul de Salubritate, a finalizat Bulevardul Carol (astăzi Bulevard Unirii), a construit trotuare cu 
bazalt, aducțiunea de apă potabilă, fiind astfel unul dintre cei care a modernizat orașul. 

A contribuit la dezvoltarea jurnalismului băcăuan, fiind redactor, editor sau colaborator la publicațiile: 
„Zorile” (primul ziar băcăuan care a apărut în 1867), „Rusaliile” (editat chiar de el, 1868 - 1869), „Curierul de 
Bacău” (1878), „Gazeta de Bacău” (1870 - 1890), „Mica revistă” (1886). 

Deoarece a susținut funcționarea unui teatru băcăuan, s-a afirmat și ca dramaturg. Dintre piesele de teatru pe 
care le-a scris menționăm: „Senatorul somnoros”, „Băile de la Slănic”, „Doctoria soacrelor”. A făcut impresariat 
artistic și fost director al teatrului care era găzduit de N. Drăgoianu în hotelul cu același nume. 

Ca om politic, a fost un progresist care a participat la toate marile evenimente care s-au desfășurat în 
perioada în care a trăit. A dorit ca națiunea să se modernizeze și să progreseze. A militat „pentru respectarea 
drepturilor celor lăsați în voia sorții de autorități” atât în Parlamentul României, cât și în presă, atacând oficialitățile 
pentru „indiferența dovedită față de acești oameni”. 

Studiile despre oraşul Bacău și lucrările monografice îl menționează pe Costache Radu care a rămas în 
istoriografie prin lucrarea „Bacăul de la 1850 - 1900”. Reprezintă o lucrare de referință (alături de cele ale lui 
Grigore Grigorovici şi Grigore Tabacaru) care furnizează informații despre viața culturală, socială şi politică a 
Bacăului din secolul XIX. A aparut inițial sub forma unor articole publicate în revista „În ore libere”, care vor fi apoi  
tipărite sub numele „Bacăul de la 1850 - 1900”, la Tipografia Margulius în 1906. Lucrarea are caracter monografic, 
în cadrul acesteia se prezintă evoluția Bacăului de la „stadiul de aşezare cvasiurbană, întunecată şi glodoasă, până la 
cel de oraş prosper, cu străzi lungi şi drepte, cu trotuare de bazalt şi plantate, curat şi luminat cu electricitate, cu case 
mari, bune şi grădini frumoase”.  

Costache Radu reconstituie destul de fidel „frământarile unei comunități” supusă unei perioade de 
modernizare. Monografia prezintă informații despre: limitele teritoriului administrativ, instituții publice, aspecte 
edilitar-urbanistice, sistemul sanitar, comerț, industrie, viața culturală.  

Ultimul capitol descrie viața socială şi politică, subliniind participarea băcăuană la momentele importante 
ale istoriei naționale, respectiv la Unirea Principatelor, la războiul de independență, domnia lui Carol I.  

Prin intermediul lui Costache Radu aflăm că „oraşul Bacău nu număra multe sute de ani de la înființarea lui, 
căci (...) pe la 1820 chiar, de la locul unde se află astăzi piața veche, pe toată partea stângă în jos spre Bistrița, era 
pustiu; un fel de hugiag și biserica Precista era în câmp, astfel că oamenii riscau a merge în ierni grele la biserică, de 
teama lupilor. În partea de nord erau aşezate pe câmpul zis al Poştei mahalalele calicimei (...). Cât trebuie să fi fost 
populația oraşului, dacă între anii 1848 - 1850 nu erau decât şase sau şapte mii de suflete?” 

Citind biografia lui Costache Radu, îl putem defini ca un spirit care a contribuit la modernizarea vieții 
băcăuane din perioada sa, fiind o personalitate memorabilă a istoriei Bacăului.  
Bibliografie: 
Costache Radu - Bacăul între 1850 – 1900 – Ediția a 2-a, revizuită – Bacău: Grafit, 2005; 
Lucian Șerban – Costache Radu și recuperarea trecutului solidificat, introducere la Costache Radu - Bacăul între 
1850 – 1900 – Ediția a 2-a, Grafit, 2005, pp. 2 – 4. 

 
 

Petru Baciu – poetul răstignirilor ascunse 
Profesor Andrei Ioana 

Școala Gimnazială ,,Alexandru Ioan Cuza” Bacău 
 

Mulțumescu-ți, Doamne, Ție, 
Că mi-ai dat o viață vie. 

Mi-ai dat fulgerul din foame. 
Plânsul lumii, ce nu doarme. 
Mi-ai dat arșița-Ți din cruce 

Și oțetul ce nu-i dulce. 
............................................. 
Mi-ai dat clipa deznădejdii, 
Mi-ai dat ruga în primejdii 

Și iertarea chinului 
Din cupa potirului. 

Doamne, Sfânta Ta zidire 
Poartă-n ea marea-Ți iubire. 

(Petru Baciu, Mulțumescu-ți, Doamne) 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

15 
 

Petru Baciu s-a născut la 12 iulie 1922, în Bacău în vremea unei generații de luptători pentru credință și 
neam. A fost al cincilea copil din cei șapte pe care i-a avut familia Constantin și Agurița Baciu. De la părinți a învățat 
munca și rugăciunea, cinstea și omenia, repere ce i-au influențat destinul în zile de mari dureri sufletești. 

Împreună cu frații săi a învățat la Școala Nr. 2 Băieți din Bacău, apoi a absolvit Liceul Comercial din același 
oraș.  

Datorită viziunii sale naționalist-creștine, a fost arestat și deținut, în perioada 1941 - 1942 la Siguranța 
Statului din București și în temnițele de la Galați și Văcărești. 

A participat la eliberarea Ardealului de Nord, iar după terminarea războiului, s-a înscris la Academia de 
Înalte Studii Comerciale și Industriale din București. Evenimentele din acea perioada nu l-au lăsat să-ți continue 
studiile. 

 Este condamnat la 10 ani temniță grea și pus în libertate abia după 13 ani, în 1961. 
La 10 octombrie 1975 a fost arestat din nou și condamnat la șase ani de închisoare pentru propagandă 

împotriva orânduirii socialiste.  
Petru Baciu a executat peste 15 ani de temniță pentru ,,vina” de a fi bun român  și un apărător al credinței 

creștine. 
În anii detenției a trecut prin închisorile Văcărești, Galați, Suceava, Rahova, Iași, Bacău, Pitești, Craiova, 

Jilava, Aiud, Poarta Albă, Peninsula, Capul Midia, Grindu, Periprava, Borzești, Constanța, Onești. 
În clipele de cugetare creștină, Petru Baciu a depus mărturie în scris pentru răstignirile ascunse ale neamului 

românesc în operele sale: două volume de poezii Cine și Inimi zăvorâte precum și Răstigniri ascunse – 2 volume, 
Sunt strigătul din urmă, Lacrimi și morminte, Veșnic osândiți. 

A plecat la Domnul în ziua de 24 august 2017, faptele lui, rămânând mărturii de nepătruns și de neînțeles de 
mintea omului de azi. 

El nu e tributar marilor noștri poeți. Poezia lui poartă marca originalitîții, apărând ca o revărsare a 
preaplinului vieții sale interioare. Poezia lui e o poezie de luptă, o poezie eroică, trăită, ieșită din adâncuri, mărturie a 
unor simțiri ce cer cuvânt. 

 El e conștient că suferința lui și a tuturor va rodi: ,,Din încleștări ce-adânc destramă/Măreț și sfânt destin 
răsare/Cu moartea noastră – acuma mamă/Aprindem veacuri viitoare./O lacrimă de astăzi doare/Un strop de sânge 
tencuială/Pe lespezi ce-or zidi spre soare/Din jertfa noastră noua țară”.(,,Cine”) 

 Poetul protestează prin vers împotriva răului personificat, de care nu se lasă învins, și cântă infinita lumină 
a iubirii creștine. Unele poezii trimit la Taina Împărtășaniei (,,Pâinea”, ,,Vinul”), altele sunt episoadele unui imitatio 
Christi (,,Sărutul lui Iuda”, ,,În fiecare noapte”). 

 În plin coșmar, poetul nu - și uită țara pe care o iubește și pentru care și-a riscat libertatea și viața. ,,Peste 
fruntea țării mele/Doamne, cerne mângâieri;/Și în cartea Ta cu stele/Scrie-I veșnici primăveri. (,,Rugă”). 

Aceiași dragoste le oferă camarazilor poetului fire îngerească: ,,S-a stins o stea, alt înger plecat-a dintre 
noi,/Mereu veștile negre mă-nvăluie-n tristețe….” („In memoriam”) 

În contrast cu aceste imagini idealizate, apar stările de slăbiciune omenească: ,,Mi-I pântecul besmet, ca o 
jivină,/Mă rod guzgani, mă sfredelesc săgeți/De foame, scrum, mă fulgeră lumină/Și-n oase parcă-mi furnică 
scaieți”. (,,Foamea”) 

Poezia lui Petru Baciu este o rană deschisă, care, sub forța credinței în Hristos și în Neamul Românesc, 
naște flori lirice. 

Dumnezeu a binecuvântat suferinta împletind-o din tãria faptelor mãrete, mistice, deosebite, într-o Scarã a 
biruintei spirituale rezematã cu capãtul de cer, ipostazã haricã ilustratã în poezia de rãsunet patriotic Noi: 

,,Suntem pãmântul roditor al unui dacic neam/Profeții marilor căderi de azi/Cuvânt pustiu ce am rostit când 
sângeram/și ne-ngropam martirii camarazi./Noi suntem oseminte risipite mii/Și glas de clopot ce-am vestit 
furtuni/Când tulnicele sunau jale pe câmpii/Noi desteptam chemarea din străbuni”.  

Poezia lui Petru Baciu este o chemare la demnitate, o cinstire a memoriei strãbunilor, un îndemn la alegerea 
unei elite spiritual-crestine, cãlãuzitoare a multor generatii spre un destin asumat mântuirii, un apel la conștiinta 
haricã ce se întrupeazã misiunii de mãrturisitor și vocației de martir. 
Biliografie: 
Petru C. Baciu, Răstigniri ascunse, vol. I, II, Editura Fundației Culturale ,,Buna Vestire”, București, 2004/2009; 
Petru C. Baciu, Cine, Editura Fundației Culturale ,,Buna Vestire”, București, 2002. 

 

 

 

 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

16 
 

Radu Beligan 
Profesor învățământ primar Andronache Georgeta-Irina 

Școala Gimnazială ,,Ghiță Mocanu” Onești 
 

 Radu Beligan s-a născut la 14 decembrie 1918, în Galbeni, 
Filipeşti, Bacău, şi este un actor român, cu o bogată activitate în teatru, 
film, televiziune şi radio.  

 Pe linie maternă este grec de origine, pe linie paternă, fiind 
urmaş al unuia dintre fraţii lui Ion Creangă, potrivit unui interviu.  A fost 
ales membru de onoare al Academiei Române în 2004. În data de 27 
martie 2011 a primit o stea pe Walk of Fame Bucureşti. Pe 15 decembrie 
2013 a fost inclus în Cartea Recordurilor ca fiind cel mai longeviv actor 
încă în activitate pe scena unui teatru. 

 Radu Beligan a interpretat - în peste şapte decenii - roluri 
celebre, cum ar fi caractere ale dramaturgilor literaturii române: Ion Luca 
Caragiale, Barbu Ştefănescu Delavrancea, Cămil Petrescu, Tudor 
Muşatescu, Mircea Ştefănescu, Victor Ion Popă, Victor Eftimiu, Mihail Sebastian, Aurel Baranga, Alexandru 
Mirodan şi universale: William Shakespeare, Carlo Goldoni, Nicolai Vasilievici Gogol, Anton Cehov, George 
Bernard Shaw, Maxim Gorki, Albert Camus, Jules Romain, Eugen Ionescu, Jean Anouilh, Friedrich Dürrenmatt, 
Edward Albee, Peter Shaffer, Patrick Süskind, Neil Simon, Umberto Eco. 

  A fost unul dintre discipolii actriţei Lucia Sturdza Bulandra şi al scriitorului Eugen Ionescu. Beligan este 
privit în general ca unul dintre numele majore ale teatrului românesc, cu un repertoriu complex, clasic şi modern. A 
jucat alături de actori importanţi, cu reprezentaţii atât în ţară cât şi în străinătate. 

 Radu Beligan a fost director al Teatrului de Comedie din București, între anii 1961 si 1969, și director al 
Teatrului Național București, între 1969 și 1990. Totodată, a fost profesor la Institutul de Teatru și Film, între 1950 și 
1965, și a fost ales membru de onoare al Academiei Romane în 2004, în semn de recunoaștere a activității sale în 
domeniul artei. 

 A fost decorat, printre altele, cu Ordinul „Serviciul Credincios” în grad de Mare Ofițer, Ordinul Drapelul 
Iugoslav cu steaua de aur și colan și Ordinul Național al Legiunii de Onoare în grad de Ofițer, din partea Franței. 
Este Doctor Honoris Causa al Universității Naționale de Arta Teatrală și Cinematografică „I. L. Caragiale” din 
București. 

 Radu Beligan s-a stins din viață în vara lui 2016, la 97 de ani, și a fost înmormântat la Cimitirul Bellu din 
capitală. 

 
 

George Bacovia, poet simbolist 
Profesor învățământ primar Antohe Cristina  

Colegiul Naţional „Ferdinand I” Bacău 
 

George Bacovia, al cărui nume adevărat a fost Gheorghe Vasiliu, s-a născut în anul 1881, ca fiu al lui 
Dimitire Vasiliu şi al Zoitei, în oraşul Bacău, căruia prin lirica să, îi va construi o imagine depreciativă şi derizorie. 
Este un copil bolnăvicios, care se remarcă prin talentul la desen şi muzică, pasiuni ce îi vor influenţa puternic opera. 
În timpul cursurilor liceale de la Bacău citeşte multă poezie, mai ales din simboliştii francezi, ale căror idei vor fi 
preluate în lirica proprie. Duce o existentă retrasă, suferind de nevroză şi alcoolism. Viaţa să - săracă în evenimente - 
e marcată de iniţiative publicistice, renunţări la slujbe, internări, dar şi colaborări la reviste simboliste ca 
„Literatorul”, „Viaţă nouă”, publicând volume de versuri şi obţinând premii literare (în 1925 pentru ediţia a doua din 
„Plumb” şi în 1934 pentru volumul antologic „Poezii”). 

Bacovia este în primul rând un simbolist. Găsim în operă lui George Bacovia influenţe din Edgar Allan Poe 
şi din simbolismul francez: Rollinat, Laforgue, Baudelaire, Verlaine – prin atmosfera de nevroză, gustul pentru 
satanic, ideea morţii, cromatica şi predilecţia pentru muzică. 

Bacovia este un inadaptat în societate ca şi Eminescu şi, la fel ca acesta, manifestă o aversiune puternică faţă 
de orice orânduire, îşi deplânge soarta care-l obligă să trăiască într-o societate clădită pe inechitate. 

  De aceea universul său îl vor formă: copiii şi fecioarele tuberculoase, palidele muncitoare, poetul însuşi 
rătăcind fără sens prin parcuri solitare, ascultând somnul, plânsul, golul, frigul, tristeţea, umezeala, răceala, nevroză. 

Universul poeziei sale este inclus în volumele „Plumb” (1916), „Scântei galbene” (1926), „Comedii în 
fond” (1936), „Stanţe burgheze” (1946), „Poezii” (1956). Urmărind opera lui Bacovia vom constata că avem de-a 
face cu o operă autentică şi originală. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

17 
 

Din literatura română Bacovia este prevestit de Ion Păun Pincio şi Alexandru Macedonski prin motivul 
ploilor, al nopţilor, al corbilor, prin folosirea instrumentelor muzicale şi preferinţa pentru imagini muzicale. În poezia 
lui domină cerul de plumb apăsător, orizontul închis străbătut de corbi, abatoare, ospicii, toamna galbenă. 

Temele liricii bacoviene denotă aceeaşi idee de lume stinsă, creând poezii în care descrie meticulos 
derizoriul. 

Ca o primă temă care îşi are rădăcinile în sentimentele provocate de oraşul natal, se remarcă lumea oraşului 
de provincie, a târgului sufocant, care ilustrează o lume bolnavă, degradată fizic şi psihic. Mahalaua este populată de 
o lume ftizică, aflată în descompunere lentă, sub acţiunea intemeperiilor: ploaia, zăpada, vântul, frigul, ceaţa şi arşiţa, 
în nopţi halucinanate de toamna sau iarnă („Sonet”). Oraşul este în ruină şi în el coexistă cadavrele în descompunere 
cu fastul burghez, iar poetul alungat din propria sa locuinţă, este bântuit de obsesii, spaime şi nevroze. Oraşul 
înspăimântător este văzut ca un muzeu al figurilor de ceară („Panoramă”). 

Bacovia este, în esenţă , un poet controversat, care a avut de la apariţie admiratori, dar şi critici rezervate sau 
chiar iritate, i s-au reproşat mai ales manierismul, monotonia, efectele facile, dar şi stridenţele de limbaj. Cea mai 
evidentă divergenţă în interpretarea poziei lui a reprezentat-o înţelegerea ei ca expresie a sincerităţii sau ca artificiu. 
Unii critici au considerat că versurile lui Bacovia sunt de o extremă simplitate, elementaritate, expresie directă a 
stării lirice. După alţii, esenţa poeziei este artificialitatea şi teatralismul. 

Opinia lui Nicolae Davidescu în „Aspecte şi direcţii literare” apare ca o idee împotriva curentului: „Bacovia 
e, înainte, sincer. Poezia lui nu ţinteşte niciodată un anumit efect literar; totdeauna însă, ea aduce cu sine ,fără să-şi 
dea socoteală, unul.[…] Bacovia se mulţumeşte să se analizeze şi să-şi noteze scurt, precis, cu nervii strânşi, într-o 
înnăscută încordare, impresiile.” 

Casa memorială George Bacovia 
Casa memorială George Bacovia este punctul de început al oricărui itinerar cultural băcăuan. În imediata 

vecinătate a monumentalei statui a lui Ştefan cel Mare, pe fosta stradă a Liceului, actualmente strada George 
Bacovia, la nr. 13, bătrâna casă îşi îmbracă ferestrele în reflexele calde ale trandafirilor. Poet simbolist, redescoperit 
de exegeţi în multiple ipostaze stilistice, de bibliografi ca preţios subiect de studiu, ca şi de simplii iubitori de poezie, 
Gheorghe Vasiliu – George Bacovia, deşi dispărut dintre noi de aproape o jumătate de secol, face parte din viaţa 
noastră.  

Volumele sale de versuri, ce au cunoscut multiple ediţii, au fost traduse în numeroase limbi. A desfăşurat şi 
o intensă activitate de promotor al culturii, fiind unul dintre întemeietorii revistei Ateneu. Drept recunoaştere a 
valorii creaţiei sale, Liceul în care a studiat, Teatrul din Bacău, Universitatea George Bacovia, Şcoala generalĂ nr. 
27 Bacău şi Bibliotecă din Buhuşi au primit numele său şi, începând din anul 1971, se desfăşoară la Bacău Festivalul 
George Bacovia, manifestare ce atrage în urbea noastră personalităţi marcante ale culturii române. 

Spirit meditativ, profund, fapt atestat şi de volumele valoroase ce se păstrează încă în bibliotecă din casă, de 
o gingăşie sufletească excepţionala – după cum ni-l prezintă soţia sa, Agatha Grigorescu-Bacovia, într-unul din 
volumele dedicate poetului -, Bacovia şi-a distilat destinul, transformându-l în poezie. El ne-a făcut cunoscut că 
materia plânge, că mugurul alb şi roz şi pur este vis de-albastru şi azur, ca plumbul e o materie sensibilă. 

Apariţia unui poet talentat în târgul de negustori care era Bacăul sfârşitului de secol XIX pare neverosimilă. 
Şi   totuşi, dăruit cu o sensibilitate artistică specială, moştenită de la mama sa, Zoita Vasiliu, îl găsim pe adolescentul 
Bacovia preocupat de formarea sa spirituală, abonat la reviste de literatura franţuzeşti, la curent cu noile dezvoltări în 
sociologie, psihologie, artă. 

La 19 ani era deja un poet matur. Scrisese, printre altele, majoritatea poezilor ce vor alcătui volumul de 
debut Plumb. 

În Casa din strada Liceului Nr. 7, astăzi strada George Bacovia, părinţii poetului s-au mutat în anul 1906, în 
primăvară. Student fiind atunci la Bucureşti, la Facultatea de Drept, şi venind acasă în vacanţa de Paşte, poetul a 
scris una din cele mai gingaşe ode închinate primăverii din literatura româna, „Note de primăvară”. 

Casa memorială a fost deschisă publicului în anul 1971. 
În această clădire, ce datează din ultimul deceniu al secolului XIX, sunt păstrate numeroase obiecte de uz 

personal şi piese de mobilier ce au aparţinut poetului. În toate cele cinci încăperi destinate vizitării sunt expuse 
mărturii reprezentative, manuscrise originale, documente şi piese de patrimoniu. 

În salonul casei, impresionează simplitatea şi bunul gust al mobilierului. Aici se afla pianul, vioara şi 
portretele părinţilor – Zoe şi Dimitrie Vasiliu – atât de dragi poetului. 

Casa memorială deţine un documentar pe caseta video în care e surprins poetul în timpul vieţii şi o 
înregistrare pe caseta audio cu vocea poetului recitând din versurile sale. 

În grădina casei memoriale, sculpturi ambientale aparţinând artiştilor contemporani invită la meditaţie şi 
reflecţie. Şi pentru ca meditaţia să fie rodnică, ea trebuie nutrită cu informaţii adecvate: vă invităm la Biblioteca 
Judeţeană Bacău pentru a consulta volumele ce cuprind operele poetului, bibliografiile şi volumele de critică ce i-au 
fost dedicate. 

 
 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

18 
 

 
Radu Beligan - personalitate marcantă a culturii românești 

 Profesor învățământ primar Anton Roxana-Mihaela 
 Școala Gimnazială ,,Miron Costin” Bacău 

 
,,Eu sunt născut o dată cu România Mare și sunt ombilical legat de ea. 

Nu pot să plec. În trei rânduri am avut șansa să plec. Niciodată nu m-am gândit 
că aș putea să plec din România vreodată. Eu îmi iubesc țara și nu am să plec 
niciodată din ea, orice aș păți aici'', mărturisea maestrul Beligan, într-un 
interviu.  

Seniorul teatrului românesc, maestrul Radu Beligan, s-a născut la 14 
decembrie 1918, la Galbeni, în apropiere de orașul Roman. 

A studiat Dreptul și Filosofia, în perioada 1937 - 1938, folosind bursa 
oferită de facultate pentru a-și plăti taxele la Conservator, dar și Academia 
Regală de Muzică și Artă Dramatică, unde a avut-o profesoară pe Lucia Sturdza 
Bulandra. 

Debutul pe scenă a fost în spectacolul „Crimă și pedeapsă”, după 
Dostoievski. În primii ani ai carierei de actor a jucat la Teatrul „Regina Maria” 
(1937 - 1938), la „Uranus” (1938 - 1939), la Teatrul din Sărindar, la Grădina 
„C.A. Rosetti”, la Teatrul „Tudor Mușatescu”, la Majestic, la Savoy, la Teatrul 
„Comedia”, la Municipal. La sfârșitul anilor '40, a existat chiar și Compania „Radu Beligan”. La Teatrul Național din 
București a venit pentru prima dată în 1945.  

Mai târziu, în 1961, a înființat Teatrul de Comedie, fiind directorul acestuia timp de opt ani (1961 - 1969). 
La 5 ianuarie 1961 a fost prezentat publicului primul spectacol al acestui teatru — „Celebrul 702” de Alexandru 
Mirodan, regia Moni Ghelerter, cu Radu Beligan în rolul principal. Pe această scenă, actorul a mai interpretat roluri 
în spectacolele „Șeful sectorului suflete” de Alexandru Mirodan (1963), „Rinocerii” de Eugene Ionesco (1964), 
„Capul de rățoi” de George Ciprian (1966), „Opinia Publică” de Aurel Baranga (1967), „Ucigaș fără simbrie” de 
Eugene Ionesco (1968). 

Din 1969 până în 1990, Radu Beligan a fost directorul Teatrului Național București.  De-a lungul carierei, a 
realizat peste 80 de roluri în teatru și 30 în filme.  

A avut o activitate bogată și la radio și la televiziune. Primul său rol în film a fost Rică Venturiano din ,,O 
noapte furtunoasă”, în regia lui Jean Georgescu (1943), iar ultimul în ,,După-amiaza unui torționar”, în regia lui 
Lucian Pintilie (2001). 

Și-a intersectat drumul cu alte nume extraordinare ale scenei românești: Aura Buzescu, Nicolae Băltățeanu, 
Lucia Sturdza Bulandra, Toma Caragiu, Grigore Vasiliu-Birlic, George Vraca, Victor Ion Popa, Gheorghe Timică. A 
întruchipat roluri mari în unele dintre cele mai dificile partituri din dramaturgia română și universală, de la Romeo la 
Richard al III-lea sau Robespierre, în piese semnate de Ion Luca Caragiale, Barbu Ștefănescu Delavrancea, Camil 
Petrescu, Tudor Mușatescu, Mircea Ștefănescu, Victor Ion Popa, Victor Eftimiu, Mihail Sebastian, Aurel Baranga, 
Alexandru Mirodan, William Shakespeare, Carlo Goldoni, Nicolai Vasilievici, Gogol, Anton Cehov, George Bernard 
Shaw, Maxim Gorki, Albert Camus, Jules Romain, Eugen Ionesco, Jean Anouilh, Friedrich Dürrenmatt, Edward 
Albee, Peter Shaffer, Patrick Süskind, Neil Simon, Umberto Eco. 

„Talentul regizoral al lui Radu Beligan a strălucit în „Egoistul” de Jean Anouilh, „De partea cui ești?” de 
Ronald Harwood, „O scrisoare pierdută” de I.L. Caragiale, „Poveste din Irkutsk” de Aleksei Arbuzov, „Sălbaticii” de 
Serghei Mihailovici Mihalkov, „Doctor fără voie” de Moliere (co-regie cu Sică Alexandrescu), „Străini în noapte” de 
Eric Assous.  

Este autorul celebrelor eseuri „Pretexte și subtexte” (1968), „Luni, Marți, Miercuri...” (1978), „Note de 
insomniac” (2001), dar și autor a nenumărate traduceri și adaptări din dramaturgia franceză, engleză și italiană.  

Cartea sa de vizită este impresionantă la capitolul premii și distincții: Artist Emerit (1953), Artist al 
Poporului (1962), Ordinul Meritul Cultural clasa I (1967), Premiul Academiei „Le Muse” din Florența (1980), 
Doctor Honoris Causa al Academiei de Arte „George Enescu” din Iași (1994), Premiul Galei UNITER — Trofeul 
Dionysos (1995 - 1996), Premiul Academiei Române (1997), Prix 14 Juillet al Ministerului de Externe al Franței 
(1998), Trofeul „Eugene Ionesco” (1999), Premiul Revistei „Flacăra” (2000), Marele Premiu acordat de Guvernul 
României, în cadrul Premiilor Naționale de Teatru (2002), Doctor Honoris Causa al Universității Naționale de Artă 
Teatrală și Cinematografică „I.L. Caragiale” (2003), Ordinul Drapelul Iugoslav cu steaua de aur și colan, Ordinul 
Serviciul Credincios „Mare Ofițer” (2004). La 5 aprilie 2002, președintele Franței, Jacques Chirac, a semnat 
Decretul prin care Radu Beligan era numit în grad de Ofițer al Ordinului Național al Legiunii de Onoare franceze, 
fiind primul actor român căruia i s-a acordat această prestigioasă distincție.  

La fel de bogată a fost și activitatea sa didactică, profesională și academică: profesor la Institutul de Teatru 
și Film (1950 - 1965), co-președinte, cu Yehudi Menuhin, al Festivalurilor Internaționale de Teatru și Muzică 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

19 
 

organizate de UNESCO (1971 - 1978), președinte activ (1971) și apoi președinte de onoare pe viață (1977) al 
Institutului Internațional de Teatru, membru al Cartelului Internațional de Teatru (1967), membru în Consiliul 
Superior al Teatrului Națiunilor, sub președinția lui Pierre Moinet, membru al Academiei „Le Muse” din Florența, 
semnatar al Apelului Artiștilor pentru Securitate și Cooperare în Europa, Helsinki (1985), membru de Onoare al 
Academiei Române, drept recunoaștere a activității în domeniul artei (2004), Societar de onoare al Teatrului 
Național „I. L. Caragiale”. În 2013, de ziua sa, maestrul Radu Beligan și primarul Capitalei de la acea vreme, Sorin 
Oprescu, au inaugurat, pe Aleea Celebrităților din Piața Timpului din Capitală, „Gongul Thaliei”, un simbol al 
teatrului ce semnifică longevitatea și evoluția spirituală a slujitorilor scenei, marcând astfel 200 de ani de istorie a 
teatrului în București. Actorul Radu Beligan a primit în 2011 o stea pe Aleea Celebrităților. Tot atunci, maestrul a 
primit titlul de cel mai longeviv actor încă în activitate pe scena unui teatru, din partea Guinness World Records. 

Maestrul Radu Beligan a fost unul din cele mai mari nume ale scenei românești, personalitate de marcă a 
lumii culturale din țara noastră. 

În martie 2012, a primit titlul de Cetățean de Onoare al municipiului Bacău. Teatrul de Vară din Bacău îi 
poartă numele. 

 
 

Vasile Pârvan şi rădăcinile spiritualităţii româneşti 
Profesor învățământ primar Barcan Carmen-Mihaela 

Şcoala Gimnazială Nr. 10 Bacău 

Unul dintre cei mai importanţi istorici români, arheolog şi academician, Vasile 
Pârvan s-a născut la 28 septembrie 1882, în comuna Huruieşti din judeţul Bacău, într-o 
familie modestă de cărturari rurali, în care tatăl fusese învăţător. A studiat istoria la 
Universitatea din Bucureşti, unde l-a avut ca profesor pe marele istoric Nicolae Iorga, după 
care, în urma câştigării unei burse din partea Universităţii, şi-a continuat studiile în 
Germania, unde s-a specializat în domeniul istoriei antice, a deprins rigoarea cercetării, a 
învăţat să privească istoria în ansamblu şi să integreze istoria românilor, a strămoşilor noştri, 
în cadrul istoriei universale.  

Întors în ţară, a început o carieră strălucită şi polivalentă. Din 1913 a devinit 
profesor titular la catedra de istorie veche, epigrafie şi antichităţi greco-romane a 

Universităţii din Bucureşti. De asemenea, a fost vicepreşedinte al Academiei Române şi membru al mai multor 
academii şi societăţi ştiinţifice din străinătate.  

În calitate de director, a condus Muzeul Naţional de Antichităţi şi a organizat Şcoala Română din Roma, 
instituţie în care a îndrumat formarea şi specializarea unei întregi generaţii de arheologi români.   

Preocupat îndeosebi de arheologie, preistorie şi istoria civilizaţiei greco-romane, a organizat numeroase 
şantiere arheologice şi a publicat numeroase studii, rapoarte arheologice şi monografii, realizând astfel un material 
documentar vast, valoros şi util. Considerat „părintele şcolii arheologice româneşti”, lui i se datorează primul plan de 
efectuare a unor cercetări organizate la nivel naţional şi aplicarea acestuia, prin efectuarea de săpături, în mai multe 
sit-uri arheologice din Dobrogea şi Muntenia. A coordonat şantierele de la Histria, Callatis, complexul dacic din 
Munţii Orăştiei sau din cadrul unor aşezări neolitice şi dacice din Câmpia Dunării, în scopul descoperirii a cât mai 
multor informaţii despre istoria Daciei.  

Pe baza rezultatelor parţiale ale acestor săpături, în anul 1926 a scris cea mai importantă lucrare a sa 
„Getica”, o protoistorie a Daciei în mileniul I, în care prezintă istoria geto-dacilor sub aspectele politic, economic, 
cultural şi religios. Lucrarea a fost gândită ca parte a unei trilogii pe care marele savant nu a mai reuşit să o termine, 
datorită bolii care i-a adus sfârşitul. Dăruit trup şi suflet numeroaselor sale activităţi, pasionat de cercetările sale până 
la sacrificiul de sine, lucrarea „Getica” ar fi trebuit să fie urmată de lucrările „Dacia romană” şi „Protoistoria 
slavilor”.  

Obiectivul fundamental al trilogiei a fost analiza procesului de formare a poporului român, iar teza sa 
susţinea faptul că românii au prins rădăcini prin ocupaţiile agricole şi au format o comunitate puternică, pe care 
venirea altor neamuri nu a putut să o disloce. Acest obiectiv a fost nu doar unul istoric, ci şi politic, întrucât, de 
aproape două sute de ani, numeroşi istorici străini (austrieci, maghiari, bulgari) susţineau versiuni imigraţioniste ale 
etnogenezei poporului român. Sprijinit temeinic pe descoperirile arheologice care documentau continuitatea daco-
romană la nord de Dunăre după cucerirea Daciei de către împăratul Traian şi solidar cu argumentele continuităţii 
avansate de alţi istorici români (Xenopol, Nicolae Iorga), pentru Vasile Pârvan, prezenţa românilor în acea perioadă 
şi în acel loc era o certitudine. „Priviţi – scria Vasile Pârvan în lucrarea Memoriale (an 1923) – pe alba columnă din 
Roma povestea cea tristă a căderii Daciei. Sunt chipuri cioplite, în marmoră rece, a marelui foc care a topit două 
popoare într-unul.” 

 Cărţile lui Vasile Pârvan au influenţat benefic cercetarea istorică românească şi au stârnit interesul multor 
tineri care i-au devenit discipoli, nu numai prin erudiţia şi bogăţia informaţilor inedite, ci şi prin metoda critică 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

20 
 

riguroasă de interpretare a faptelor, prin concepţia sa idealistă asupra istoriei: „Deosebirea esenţială între istorie şi 
celelalte atitudini creatoare ale omului stă în însuşi izvorul de inspiraţie şi materialul de prelucrare al ei. În vreme ce 
pentru artă ori ştiinţă natura e obiectul şi ţinta supremă a prelucrării creatoare, pentru istorie cultura e singurul obiect 
posibil. Căci numai unde începe cultura, (...), numai acolo începe istoria.” 
Bibliografie: 
http://enciclopediaromaniei.ro/wiki/ Vasile Pârvan; 
https://ro.wikipedia.org/wiki/Vasile_Parvan; 
http://ziarullumina.ro/vasile-parvan-si-radacinile-spiritualitatii-romanesti-21820.html; 
https://paginiromanesti.ca/2015/07/09/vasile-parvan-fondatorul-arheologiei-romanesti; 

 
 

Educația și cerințele secolului XXI 
Bocancea Aurelia  

Școala Gimnazială „Constantin Platon” Bacău 
 

Trăim într-o epocă în care schimbările în toate domeniile de activitate se produc într-un ritm alert.  
Cerințele societății moderne sunt foarte diferite fața de cele clasice, astfel încât școala este într-un fel 

constrânsă să se plieze acestora printr-o schimbare și o adaptare la lucrurile noi care se produc.  
În acest articol am schițat câteva gânduri despre cum ar trebui format elevul secolului XXI și care ar trebui 

să fie abilitățile individului format în școala secolului XXI. 
Provocările perioadei în care trăim, dezinteresul pentru şcoală al elevilor, transformarea permanentă a lumii, 

ne obligă să ne reorientăm mereu și să ne restructurăm modul de abordare a educației, în primul rând readaptându-ne 
noi înșine.  

Să vorbim despre educaţie! 
Din cele mai vechi timpuri, oamenii au avut parte mai mult sau mai puțin de educaţie, importanţa acesteia 

sporind o dată cu trecerea timpului.  
Educaţia reprezintă fundamentul vieţii oricărui om, cu ajutorul căreia se dezvoltă percepţia despre lume, 

gândirea, stilul de viaţă, conservarea valorilor sociale, dar şi spiritual.  
Astfel educaţia este cea care transformă și dezvoltă personalitatea indivizilor.  
Procesul este influențat însă de foarte mulți factori, precum factorii genetici, de mediile în care individul se 

află la un moment dat, de posibilitatățile material etc. 
Educaţia de azi?  
Dintotdeauna educaţia a presupus existența a două persoane: una care își doreşte să împărtăşească ceea ce 

ştie şi una care își doreşte să primească darul de preţ – ştiinţa celuilalt.  
 Contează oare în ce epocă se întâmplă acest lucru?  
 Contează vârsta celui care învață?  
 Contează instrumentele de lucru?  
 Sunt foarte importante regulile impuse de un anumit sistem? 

Sunt întrebări la care se poate răspunde plecând de la faptul că de-a lungul timpului, educația a suferit 
numeroase transformări și modificări. 

De la educația clasică la educația modern, bazată pe tehnologie în secolului XXI, a fost o cale destul de 
anevoiasă și greu de străbătut. 

Aş putea continua, dar parcă vorbeam despre educaţie.  
Ce învaţă copiii zilelor noastre? 
Ne dorim să-i pregătim pentru viaţă, să-i lăsăm să aleagă să facă ce îi pasionează și ce îi atrage de fapt, să 

selecteze informaţiile care îi asaltează din toate părțile, dar totodată le impunem să facă ceea ce noi vrem noi.  
Şi uităm totuși un lucru care este esențial, acela că copii sunt totuși copii!  
Este foarte adevărat că ei învaţă foarte repede, sunt obișnuiți cu tehnologia de mici, însă nu au răbdare, nu 

știu încă foarte bine să își ordonează dorinţele, nu au timp să se mai și joace și sunt mereu nemulţumiţi. 
Creştem astfel copii independenţi, care ştiu să spună „Nu vreau!”, dar care nu ştiu ce este mila, 

generozitatea, ajutorul sau prietenia. 
Descoperirea unui drum spre învățarea caracteristică secolului XXI, se bazează pe un set de obiective pentru 

toți elevii: 
 învățarea pe tot parcursul vieții; 
 dobândirea abilităților necesare pentru a reuși într-o lume modernă și globalizată; 
 alegerea tipului de educație personalizată, care le va permite atingerea scopului propus în viață; 
 relaționarea cu comunitățile lor, personal și digital și interacțiunea cu oameni din culturi diferite. 

Atingerea acestor obiective necesită un plan de acțiune, de integrare și de colaborare.  



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

21 
 

Acesta va fi facilitat de către profesori de excepție și susținut de metode noi, modern, care să transmită 
cunoștințe, să permită elevilor să creeze și să se adapteze.  

Astfel, spre exemplu elevii pot primi sarcini în cadrul unor proiecte interdisciplinare, sarcini prin care este 
promovată inovarea și colaborarea intercultural. 

Totodată vor fi puși în situația de a aplica cunoștințele și de a-și valorifica creativitatea în rezolvarea 
problemele din lumea reală. 

Astfel, cu toate că viziunea este globală, drumul spre educația secolului XXI trebuie făcut de fiecare țară în 
parte, scopul final fiind acela de a îmbunătăți sistematic calitatea actului educațional și accesul la educație în întreaga 
lume.  

Calitatea educației constituie poate cel mai important punct. 
Elevii se schimbă! 
Apare astfel o întrebare simplă: Elevul va mai fi capabil să foloseasacă metodele tradiționale de predare din 

clasă, în cazul în care viața din afara clasei s-a schimbat atât de drastic?  
Se poate adapta educația? 
Educația 1.0 se referă la secolului XX. În acea perioadă accentual era pus pe cantitatea de informație 

furnizată și memorată, nu pe calitatea acestora. 
Educația 2.0. a adus un element de noutate: conceperea unor reforme ale sistemului pe baza unor standarde 

de performanță. 
Însă educația 3.0, sau educația secolului XXI pune accent mai ales pe dezvoltarea calităților de comunicare, 

colaborare, a celor creative, a spontaneității, rezovării de porbleme în context diferite, gândirii interdisciplinare etc., 
de utillizare a noilor tehnologii și pe adaptarea la mediu. 
Realizarea unei astfel viziuni necesită o transformare fundamentală în: 
 reordonarea și reorganizarea abilităților secolului XXI, care regăsesc în programele școlare; 
 pedagogia secolului XXI și anume formarea acestor abilități în mod eficient; 
 valorificarea tehnologiei integrand în procesul de predare–învățare–evaluare acele instrumente și aplicații mai 

eficiente decât în educația tradițională; 
 reforma secolului XXI, trebuie să urmărească pentru obținerea unor rezultate de calitate: formarea profesorilor, 

modificarea programelor școlare, planuri excelente de studiu și responsabilitate pentru rezultate. 
Deja multe dintre programe abordează deja problema secolului XXI și au ca scop ca fiecare elev să obțină 

următoarele capacități: rezolvare a problemelor și luarea deciziilor; formarea unei gândiri creative și critice; 
colaborarea, comunicara și negocierea; curiozitate intelectuală și abilitatea de a căuta, selecta, structura și evalua 
informațiile. 

De asemenea, succesul necesită o creștere de performanță la următoarele discipline precum: știință, 
tehnologie, inginerie și matematică. Abilitățile formate reprezintă o sursă de inovare și creștere la nivel mondial.  

Multe țări au realizat o schimbare semnificativă în sistemele lor educaționale, dar până în prezent nu s-au 
atins obiectivele secolului XXI așa cum se propune în „programul” Educație 3.0. 
Bibliografie: 

1.Cerghit, Ioan, Sisteme de instruire alternative şi complementare. Structuri, stiluri si strategii, Bucureşti: Editura 
Aramis, 2002; 

2.Marta Lopez-Jurado Educacion para el siglo XXI (Educația secolului XXI): Editura Descede de brower 2011; 
3.Howard Gardner, Adevărul, Frumosul și Binele. Noi valențe ăn educația secolului XXI, Editura Sigma, 2016; 
4.Oprea, Crenguţa-L., Strategii didactice interactive, Bucureşti, Editura Didactică şi Pedagogică, R.A., ed. a IV-a, 

2009. 
 
 

Ioan Dragalina, un nume cu renume în istoria României 
Profesor învățământ primar Botezatu Cristina 

Școala Gimnazială Nr. 10 Bacău 
 
Istoria poporului român s-a scris adesea cu prețul sacrificiului 

suprem al celor care au militat neobosit pentru înfăptuirea idealurilor 
naționale. În galeria eroilor neamului românesc din Primul Război Mondial, 
se înscriu și iluștri comandanți militari precum generalii: Alexandru 
Averescu, Constantin Prezan, Eremia Grigorescu și, nu în ultimul rând, Ioan 
Dragalina.  

Ioan Dragalina s-a născut pe 16 decembrie 1860 la Caransebeș, a 
crescut într-o familie de grăniceri și a moștenit patriotismul, dârzenia, cinstea 
și spiritul combativ de la tatăl său, Alexandru Dragalina, fost ofițer al armatei 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

22 
 

austriece în cadrul regimentului românesc de grăniceri din Banat. Ioan Dragalina a urmat școala primară din orașul 
natal și școala de cadeți din Timișoara. Și-a continuat studiile militare la Academia Militară de la Viena (1884), a 
fost încadrat în armata austro-ungară și, în paralel, a absolvit Școala de ingineri geodezi. În 1887, demisionează din 
armata austro-ungară deoarece, constată că avansările în cariera militară se făceau cu ușurință doar în cazul ofițerilor 
de origine austriacă și maghiară, adesea în detrimentul ofiţerilor de origine română.  

 Astfel, va trece granița în România și va fi încadrat în Armata Regală Română cu gradul de sublocotenent. 
Grație principiilor după care se călăuzește și calităților militare de excepție, îl regăsim în anul 1908, avansat la gradul 
de locotenent-colonel, apoi numit la comanda Şcolii Militare de Infanterie din Bucureşti, post pe care îl va deţine 
până în anul 1911.  

La izbucnirea Primului Război Mondial, Ioan Dragalina avea deja gradul de general şi se afla la şefia 
Comandamentului 3 Teritorial. În scurtă vreme va prelua postul de comandant al Diviziei I de Infanterie care se afla 
la Drobeta Turnu Severin. În octombrie 1916, în clipe grele pentru țară, el a fost numit la comanda Armatei I cu 
speranţa că acţiunea curajoasă şi geniul său militar vor răsturna situaţia de pe front în favoarea armatei române, aflată 
în dificila confruntare cu Puterile Centrale. Erau momente cruciale în care generalul Ioan Dragalina, oferind 
exemplul personal, și-a încurajat cu iscusință armata să lupte pentru o cauză dreaptă. 

 În ordinul de zi din 11 octombrie 1916, el va face apel la curajul și onoarea de român a fiecărui soldat: 
„Ofițeri și soldați ai Armatei I-a române, din acest moment am luat comanda armatei și cer imperios la toți, de la 
General la soldat: în primul rând apărarea cu viața a sfântului pământ al țării noastre, apărarea vetrei 
strămoșești, a ogorului și a cinstei numelui de român’’.  

Din nefericire, viața urma să-i fie curmată prematur. Generalul Ioan Dragalina va pleca personal în Valea 
Jiului unde se concentra ofensiva austro-germană, pentru a vorbi cu alți comandanţi aflaţi în primele linii. Va trece 
podul din apropierea Mănăstirii Lainici unde, de altfel, se va spovedi, iar la întoarcere, pe pod, va fi prins într-un 
schimb necruțător de focuri.  

 Pe Valea Jiului, dispozitivele conduse de Dragalina erau pregătite începând cu 10 octombrie 1916 să 
reziste masivului asalt al trupelor duşmane. Dragalina, împreună cu şoferul şi doi ofiţeri s-au deplasat în Valea Jiului, 
pentru a se întâlni cu comandanţii aflaţi în primele linii. La întoarcere, maşina în care se afla generalul a fost 
surprinsă într-un schimb de focuri, iar două gloanţe l-au atins în braţ şi omoplat. Ofiţerul a fost transportat de urgenţă 
la postul sanitar, pentru bandajarea rănii, iar ulterior dus la spital, la Târgu Jiu şi Craiova, unde medicii au găsit ca 
soluţie amputarea braţului. Pentru că medicii au ezitat în efectuarea operaţiei, generalul a fost urcat în tren şi 
transportat la Spitalul Militar de la Palatul Regal din Bucureşti, unde ajunge pe 13 octombrie. Prea târziu însă, când 
trenul sanitar a ajuns la destinație, rana sa era deja infectată.  

 Aflat încă în viaţă, pe patul de spital, generalul a fost vizitat de Regele Ferdinand I al României, care i-a 
conferit cea mai înaltă distincție de război, ,,Ordinul Mihai Viteazul” clasa a III-a, pentru activitatea desfășurată 
neobosit timp de trei decenii în slujba armatei române şi pentru iscusința strategică, probată în conducerea 
ostilităţilor din acele zile amare de război din toamna anului 1916. 

 Rănit la mână şi la umăr, generalul Dragalina a trebuit să sufere operaţia amputării braţului, operaţie făcută 
de dr. Toma Ionescu şi doamna dr. Reiner. Starea bolnavului mergea spre bine, domnii doctori îl vedeau şi îl 
îngrijeau în fiecare zi, dar cu toate îngrijirile devotate ce i s-au dat, generalul Dragalina a încetat din viaţă. Soţia sa, 
fiii şi fiicele sale care nu se mai dezlipeau de lângă patul soţului şi tatălui lor au asistat împietriţi de durere la ultimele 
lui momente, în vreme ce Regele aştepta palid lângă uşă, în noaptea de 24 spre 25 octombrie 1916.  

 Corpul i-a fost aşezat pe un catafalc improvizat până ce a fost transportat la Biserica Albă, potrivit presei 
vremii. 

 Generalul Ioan Dragalina a fost înmormântat în Cimitirul Eroilor (Bellu Militar) cu funeralii naţionale, în 
prezența regelui Ferdinand I Întregitorul, a principelui Carol (viitorul rege Carol al II-lea) și a numeroși oameni 
politici precum: Ionel I. C. Brătianu (prim-ministrul României), Vintilă I. C. Brătianu (ministrul de război), Barbu 
Ștefănescu-Delavrancea, Mihail Cantacuzino (ministrul justiției), Take Ionescu (ministrul de externe), generali și 
atașați militari străini în România. 

 Generalul Dragalina rămâne unul din şefii glorioşi ai rezistenţei în Carpaţi. De mintea, iscusinţa şi bravura 
sa s-au zdrobit legiunile teutone pe Valea Jiului. Pe patul spitalului, în durerile ranei, el a mai continuat comanda 
victoriei, urmărind pe inamicul învins.  

 Testamentul lui va fi executat: duşmanul nu va trece Carpaţii. 
 Pentru a cinsti eroismul său, i s-au înălțat mai multe monumente: 

 un monument în formă de cruce - amplasat în Valea Jiului, pe locul unde a fost rănit generalul Dragalina,  
 statuie din bronz - amplasată în fața Cazarmei grănicerești din Parcul „Gen. Ioan Dragalina” din municipiul 

Caransebeș,  
 un bust de bronz - amplasat în municipiul Lugoj,  
 un bust din bronz pe un soclu din marmura - amplasat pe platoul din fața Mausoleului de la Mărășești. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

23 
 

 Cine l-a cunoscut în viață a rămas puternic impresionat de puterea personalității sale. Era de o statură înaltă 
și avea o înfățișare frumoasă, înfățișarea clasică a bănățeanului voinic. Ochii lui mari și negri păreau a căuta mai întâi 
ce e mai bun și mai nobil în ființa omenească, de aceea s-a și putut apropia sufletește de cei pe care-i conducea. 

       Cu acest prilej, marele istoric şi savant român, Nicolae Iorga, spunea: ,,Astăzi, Bucureştii văd 
trecând convoiul aceluia care, era unul din muncitorii cei mai harnici şi mai bucuroşi pentru binele patriei şi 
izbăvirea neamului. Cu pietate, fiecare va privi ultimul lui drum… Mâine, când Banatul lui părintesc va fi carne din 
trupul României biruitoare, când departe, în Caransebeş, va flutura steagul sub care şi-a vărsat sângele, vor ridica 
pe locul unde el a fost dăruit neamului statuie de bronz, întru pomenirea curatei figuri de erou”. 

Ioan Dragalina, 
Brav, icusit, 

Conducând, apărând, sacrificând,  
Scrie file de istorie, 

Luptând. 
Bibliografie: 
Virgil Alexandru Dragalina – „Viața tatălui meu, generalul Ioan Dragalina” (Ed. Militară, București, 2009); 
Constantin Kirițescu – „Istoria războiului pentru întregirea României: 1916 – 1919” (1922). 

 

Cunoaşte-l pe George Enescu! 
Profesor învățământ primar Botezatu Maria  

Şcoala Gimnazială ,,George Enescu” Moineşti 
Profesor învățământ primar Tăbăcaru Elena-Loredana 

Şcoala Gimnazială ,,Ştefan Luchian” Moineşti 
 

 La sfârşitul anilor 1800, lumea era în plină preschimbare: se descoperise curentul electric, trăsurile cu cai 
aveau să fie curând înlocuite de primele automobile, iar Timişoara devenea primul oraş european iluminat electric. 

În Liveni însă, un sătuc din nordul Botoşanilor, progresul industrial încă nu ajunsese. Într-o căsuţă 
sărăcăcioasă, cu lut pe jos în loc de podele, în 1881 se năştea George Enescu. Venirea lui pe lume a fost  o minune 
pentru părinţii care pierduseră deja şapte copii din cauza bolilor pe atunci fără leac. Înainte să-l aducă pe lume, mama 
lui, Maria, visase că fiul ei va deveni faimos dacă se va naşte pe cuptorul din casă şi dacă va fi botezat de doi veri. 
Superstiţioasă a făcut întocmai. 

Poate vă închipuiţi că, fiind atât de dorit, George a fost un copil alintat de părinţi, căruia i s-au îndeplinit 
toate dorinţele. Vă înşelaţi: de teamă că ar putea să i se întâmple ceva, mama lui l-a protejat atât de mult, încât nu 
avea voie nici măcar să iasă la joacă alături de alţi copii. 

,,Nu am fost un copil răsfăţat, ci un copil adorat până la exces, până la sufocare. Când mă gândesc la 
copilărie, simt încă în jurul meu vigilenţa înspăimântată în care am crescut”, avea să povestească peste ani 
compozitorul. 

Fiindă îşi dorea să-i ofere fiului său cea mai bună educaţie, iar pentru asta avea nevoie de bani, Costache 
Enescu s-a făcut fermier. A luat în arendă o moşie din satul vecin şi s-a mutat cu familia la Cracalia. Aici a început 
aventura muzicală a micuţului George. 

COPILUL MINUNE 
Se povesteşte că George, căruia de mic îi plăcea să imite trilurile păsărilor şi cântecele pe care le auzea la 

petrecerile date de părinţii săi, a încercat o dată să-şi facă singur o vioară pe când avea trei ani. A luat o scândurică 
de brad, de care a legat nişte sârme subţiri. Fireşte, instrumentul năstruşnic nu scotea sunete dorite, aşa că părinţii au 
hotărât să-i dăruiască o vioară de jucărie. Tatăl său i-a cumpărat una dintr-o librărie de la oraş, dar George a aruncat-
o repede în foc, fiindcă ,,nu avea sunet”. Abia atunci au înţeles cu adevărat părinţii lui pasiunea micuţului pentru 
muzică, aşa că a primit o vioară adevărată, adusă tocmai de la Iaşi. 

Pe lângă talentul muzical, George Enescu era un adevărat copil-minune. La numai patru ani ştia să scrie, să 
citească şi să socotească. La cinci ani cunoştea notele muzicale şi putea să citescă partituri. Îi plăcea să picteze şi, aşa 
cum va povesti mai târziu, la şase ani făcea portrete şi peisaje. 

Un alt moment hotărâtor pentru viitoarea carieră a micuţului a fost acela când în casa familiei sale a fost 
adus vechiul pian al bunicii. Pianul a devenit noua lui iubire, deschizându-i poarta spre cariera de compozitor. 
,,Îndată ce am avut acel pian, am început să compun”, spunea Enescu. 

ŞCOALA DE ACASĂ 
Uimit de talentul muzical al fiului lor, părinţii l-au dus la Conservatorul din Iaşi, la profesorul Eduard 

Caudella. Caudella, un renumit violonist şi compozitor, a fost cel care a înfiinţat prima orchestră simfonocă din Iaşi. 
Când l-a cunoscut pe George Enescu, a rămas uimit de talentul băieţelului de numai cinci ani, dar, fiindcă micuţul nu 
ştia încă notele, i-a spus să se întoarcă după ce va fi învăţat mai mult. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

24 
 

În loc să-l trimită la şcoală, părinţii lui i-au adus o guvernantă franceză, pe Lydie Cedre. Ea l-a învăţat pe 
George să citească partituri, să joace golf şi să picteze. Îl alinta Jurjac şi, cu ajutorul ei, George a învăţat franceza, 
engleza şi germana. Ea l-a dus la concerte şi la muzee şi i-a fost alături şi în primii ani petrecuţi la Viena.  

LA ACADEMIA DE MUZICĂ DIN VIENA 
În toamna anului 1888, George Enescu a ajuns la Viena, însoşit de părinţi şi de guvernanta lui. Avea şapte 

ani, iar cariera lui muzicală începea la vârsta la care alţi copii abia învaţă literele alfabetului. Când a debutat ca 
violonost, la doar 8 ani, presa din Viena, uimită că un copil poate cânta atât de bine, a scris că micul Enescu este ,,un 
Mozzat român”. 

ÎNTÂLNIREA CU JOHANNES BRAHMS 
La Viena, Enescu l-a cunoscut pe unul dintre cei mai faimoşi compozitori romantici, Johannes Brahms, 

numit unul dintre cei trei B – alături de Bach şi Beethoven -, fusese şi el un copil – minune. Cântase la pian încă de 
mic, iar la şase ani îşi crease propria metodă de scriere a notelor muzicale. 

La 12 ani, Enescu a terminat Conservatorl din Viena cu medalia de argint. Jumătate de an mai târziu, după 
primul său concert, presa austriacă îl numea pe George Enescu un ,,copil-minune” al muzicii clasice. 

PRIMA SIMFONIE 
După ce şi-a terminat studiile la Viena, Enescu a plecat la Paris, cu ajutorul Reginei Elisabeta a României, 

care i-a oferit o bursă. 
Deşi studia vioara, dorinţa lui cea mai mare era să compună. Prima lui suită simfonică, Poema Română Op. 

1 pentru orchestră şi cor bărbătesc, a fost gata înainte să împlinească 16 ani. Simfonia a avut un succes uriaş nu doar 
la public, ci şi în presă. Ziarul Le Parisien de Paris nota că ,,Poema Română este compusă de un flăcău de 
şaisprezece ani, pentru care a scrie muzică este floare la ureche”. 

,,RAPSODIILE ROMÂNE” ŞI SUCCESUL 
După absolvirea Conservatorului din Paris, cariera lui George Enescu a luat avânt. La 20 de ani, terminase 

faimoasele sale Rapsodii Române.  Au urmat sute de concerte şi zeci de compoziţii. Pe toate scenele lumii, 
interpretările sale stârneau ropote de aplauze. 

Şi totuşi, deşi era considerat un violonist de excepţie, el iubea cel mai mult să compună. ,,Vioara e un 
instrument gingaş, încântător, mi-e drag, însă ce vrei să mă fac eu cu patru coarde şi-un arcuş pe una, două sau cel 
mult trei voci? Sunt strâns, n-am libertate. Vioara mă reţine, mă împiedică”, povestea el. ,,Cel mai mult preţuiesc 
darul de a compune muzica şi niciun muritor nu poate poseda o fericire mai mare.” 

PRINŢESA CAPRICIOASĂ 
Maria Rosetti-Tescanu, o tânără inteligentă şi frumoasă, dintr-o veche familie boierească, s-a căsătorit la 19 

ani cu Mihail Cantacuzino şi a primit titlul nobiliar de prinţesă. Dragostea a lipsit însă din căsnicia prinţesei, pe care 
oamenii, deşi o admirau, o considerau o fiinţă excentrică, cu o fire capricioasă. Când l-a cunoscut pe Enescu, Maria, 
alintată Maruca, era la Sinaia. A fost dragoste la prima vedere! 

După acea primă întâlnire magică, Enescu a plecat din ţară şi au trecut aproape opt ani până când cei doi s-
au reîntâlnit. Îndrăgostiţi nebuneşte unul de altul, George şi Maruca nu au fost, însă, fericiţi. Maruca nu a divorţat 
niciodată de soţul ei. După douăzeci de ani de la prima întâlnire  cu Enescu, a rămas văduvă. Compozitorul spera că 
dragostea lor să se împlinească acum, însă Maruca s-a îndrăgostit de un filozof, Nae Ionescu, şi abia după ce acesta 
s-a despărţit de ea s-a întors la Enescu. 

Cei doi s-au căsătorit târziu, după treizeci de ani de la întâlnirea care le schimbase viaţa. George Enescu nu 
încetase nicio clipă să o iubească pe prinţesă: ,,pentru mine, a iubi este grav şi, mai ales, este definitiv” spunea el. 
Dorinţa muzicianului avea să se împlinească până la urmă: Maruca i-a fost alături până la sfârşitul vieţii. Ei i-a 
dedicat Enescu singura sa operă, Oedip, pe care a compus-o în zece ani lungi. 

EXILUL 
În toamna anului 1946, George Enescu şi Maruca au plecat definitiv din România. Conducerea ţării o 

luaseră comuniştii, iar noul regim nu era prielnic artiştilor. 
După aproape zece ani, în care a continuat să compună, să dirijeze, să predea şi să susţină concerte, George 

Enescu s-a stins din viaţă la Paris, pe 4 mai 1955. Trei ani mai târziu în memoria lui, la Bucureşti avea loc prima 
ediţie a Festivaluli care îi poartă numele şi care aduce an de an în România unii dintre cei mai buni muzicieni din 
lume. 

George Enescu a rămas în isorie drept cel mai bun compozitor român şi unul dintre cei mai talentaţi 
violonişti din lume.  

Opera pe care a lăsat-o în umă dovedeşte că nu doar venirea pe lume a micului George a fost un mireacol, ci 
şi întreaga lui viaţă: un miracol al dragostei pentru muzică, al talentului uriaş şi al dăruirii. 
Bibliografie: 
Colecţia ,,Români celebri”, vol.10. 

 
 
 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

25 
 

 
Mihai Drăgan - critic și istoric literar, eminescolog, editor și publicist 

Profesor învățământ primar Botezatu Luminița 
Școala Gimnazială Plopu-Dărmănești 

 
Mihai Drăgan s-a născut la 6 decembrie 1937, în satul Viișoara, comuna Târgu-Trotuș fiul lui Neculai 

Dragan si al Elenei (n. Stoian) într-o familie de agricultori. A urmat școala primară în satul natal, gimnaziul la Școala 
„Costache Negri” din Târgu Ocna (absolvit in 1955) și Facultatea de Filologie a Universității „Al. I. Cuza” din Iași 
(licența în 1960).  

Și-a început cariera universitară la Facultatea de Filologie din Iași fiind pe rând șef de cabinet la Catedra de 
literatură română, asistent suplinitor, asistent titular provizoriu, profesor în cadrul Catedrei de literatură română, la 
disciplina „Istoria literaturii române. Epoca marilor clasici”. Și-a susținut doctoratul în filologie în1972, cu teza 
„Bogdan Petriceicu Hașdeu” (studiu monografic) iar în anul 1975 a ajuns conf. univ. la Univ. „Al. I. Cuza” din Iași . 
A parcurs toate treptele ierarhice universitare la Iași. A fost membru al Uniunii Scriitorilor din România 

Și-a făcut debutul literar cu recenzii și cronici concomitent, în ziarul băcăuan „Steagul roșu” și în „Iașul 
literar”, a colaborat constant la „Ateneu”, „Luceafarul”, „Tribuna”, „Cronica”, „AUI”, „România literară”, „Limba 
română” (Chișinău). A fost redactor al revistei „Alma Mater” și „Analele Universității din Iași, seria Literatură”; 
membru în Consiliul de redacție al revistei „Limba română” din Chișinău; membru fondator al Fundației Culturale 
„Mihai Eminescu”, cu sediul la Chișinău. 

Opera: Aproximații critice, Iași, 1970; G. Ibrăileanu (monografie), București, 1971; B. P. Hașdeu 
(monografie), Iași, 1972; Reacții critice, Iași, 1973; Istoria literaturii române. Epoca marilor clasici, Iași, 1976; 
Lecturi posibile, Iași, 1976; Mihai Eminescu. Interpretări, Iași, I(1982), II (1986); Clasici și moderni, București, 
1987; Eminescu tânăr sau „a doua mea ființă”, Iași, 1999. 

Domeniul preferat al lui Mihai Drăgan îl constituie critica criticii și a istoriei literare, discipline considerate, 
în tradiție călinesciană, inseparabile. Astfel este autor a opt cărți de critică și monografii istorico-literare, despre G. 
Ibrăileanu, Maiorescu, Hașdeu, îngrijitor al mai multor ediții de clasici, coordonator al colecției „Eminesciana”, 
numerele 1 - 52 (1974 - 1990). A tipărit aproape 1000 de studii, articole, cronici literare, recenzii, interviuri în 
publicații de specialitate, volume colective și reviste culturale. Între 1974 și 1990 apare, sub îngrijirea sa, colecția 
EMINESCIANA (la Editura „Junimea” din Iași și tipărită, integral, la Tipografia „Bacovia” din Bacău), fiind cea 
mai cuprinzătoare operă de recuperare critică și de istorie literară eminesciană, concretizată în 52 de volume. A scris 
studii în volume colective, ediții îngrijite, cu prefețe, note, bibliografie și indice de nume. 

A obținut premii literare ale unor reviste și asociații profesionale între anii 1964 - 1989: la 15 ianuarie 1989 
i se acorda Premiul „Mihai Eminescu” al Uniunii Scriitorilor din Romania, „pentru activitatea de exeget al operei lui 
Eminescu”; Premiul pentru critică literară al revistei „Luceafarul”, Diploma revistei „Ateneu” pentru volumul de 
debut; Premiul pentru critică și istorie literară al Uniunii Scriitorilor, Premiul A.S. din Iași, Premiul revistei „Argeș” 
(Pitesti) pentru ediția Vladimir Streinu, „Eminescu”. 

Domnul profesor de limba și literatura română, Eugen Budău, devotat dascăl al „școlii sale dragi”, propune 
colectivului de cadre didactice de la Școala Nr. 11 Bacău, ca „patronul spiritual” al școlii să fie MIHAI DRĂGAN. 
Scoala Nr. 11 Bacău îi va purta numele, din anul 1995, în prezent numindu-se Școala Gimnazială „Mihai Drăgan” 
Bacău, de asemenea, Școala din satul natal, Viișoara, îi poartă numele din decembrie 2002. 
Bibliografie: 
https://ro.wikipedia.org/wiki/Mihai_Drăgan; 
https://crispedia.ro/mihai-dragan/. 

 

Ion Simionescu 
Profesor Bucuță Florinela-Ramona 

Școala Gimnazială „Grigore Tabacaru” Hemeiuș, Bacău 
 

După ani de carieră didactică m-am întors cu mult drag pe meleagurile Hemeiușului pentru a împărtăși 
elevilor comunei din tainele cunoașterii. Drag îmi este și acum să privesc spre locurile care mă incită la cunoaștere. 
În fața școlii gimnaziale „Ion Simionescu” se află un parc Dendrologic. Oare aceasta să fie o coincidență sau cineva 
din stele a facut ca imaginea de poveste din parc să fie aievea cu ceea ce a încercat pe parcursul anilor să o facă Ion 
Simionescu?  

Ion Th. Simionescu (n. 10 iulie 1873, Fântânele (Bacău) - d. 7 ianuarie 1944, Bucureşti) a fost un geolog, 
geograf, pedagog, paleontolog, membru titular şi preşedinte al Academiei Române. 

Studiile secundare le-a efectuat la liceul „Laurian” din Botoşani, între anii 1883 - 1890. Apoi a urmat 
cursurile Facultăţii din ştiinţe, din cadrul Universităţii din Iaşi, iar în perioada 1890 - 1894 Şcoala normală superioară 
„Vasile Lupu” din Iaşi. Între anii 1895 - 1898 urmează cursuri postuniversitare de specializare la Viena, în domeniul 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

26 
 

geologiei şi paleontologiei. Aici, în 1898, a primit titlu de doctor în ştiinţe, în urma susţinerii tezei de doctorat cu 
titlul Über die Geologie des Quellengebietes der Dîmbovicioara. În 1899 a urmat alte cursuri de specializare în 
Franţa, la Grenoble. 

Întors în ţară, în perioada 1900 - 1905, a activat ca preparator, profesor suplinitor, profesor titular în cadrul 
catedrei de geologie şi paleontologie a Facultăţii de ştiinţe, Iaşi. Între 1911 - 1919 a predat în cadrul catedrei de 
geografie. Din 1907 a devenit membru corespondent al Academiei Române, din 1910 a fost decan al Facultăţii de 
ştiinţe, iar din 1911 a fost numit membru titular al Academiei Române. A deţinut şi funcţia de rector al Universităţii 
din Iaşi, în perioada 1912 - 1914 şi în 1923. 

Începând cu 1929 a fost profesor de paleontologie la Universitatea din Bucureşti. În 1930 a fost preşedinte 
al Societăţii Române de Ştiinţe, iar în 1941 a fost numit preşedinte al Academiei Române. 

ACTIVITATEA ȘTIINȚIFICĂ 
De-a lungul carierei sale ştiinţifice şi didactice, Ion Simionescu a publicat peste 1.600 de lucrări, în principal 

pe teme de geologie, geografie şi paleontologie. Prin lucrările sale, Ion Simionescu a contribuit la dezvoltarea 
geografiei, geologiei şi paleontologiei, prin introducerea unor noi puncte de vedere, în cele peste 100 de studii asupra 
Carpaţilor, Podişului Moldovei, Dobrogei şi a altor regiuni ale României. Prin activitatea ştiinţifică desfăşurată s-a 
dovedit a fi un deschizător de drumuri, fiind recunoscut şi pe plan internaţional, în mod deosebit ca specialist în 
fauna neocomianului. 

A descris pentru prima dată mai multe specii de amoniţi, a avut o contribuţie originală în analizarea originii 
conglomeratelor verzi din Carpaţii Orientali - provenite din şisturile verzi ale catenei chimice din Dobrogea-, în 
lucrarea Sur l'origine des conglomérate verts du tertiaire Carpathique, 1910. A redactat şi publicat în 1927 primul 
tratat de geologie în limba română. A descris prin cele mai noi metode ale vremii geologia şi paleontologia 
mezozoicului Dobrogei de nord, geologia Moldovei dintre Siret şi Prut, cercetări clasice de mare importanţă pentru 
şcoala românească de profil. Prin cercetările sale a descoperit mai multe specii noi, pe baza cărora a întocmit 
valoroase generalizări paleoclimatice. 

În centrul activităţii ştiinţifice a lui Ion Simionescu se regăsesc şi o serie de lucrări elaborate în vederea 
popularizării ştiinţei, adresate în special tinerilor. Mai multe opere ale autorul prezintă viaţa în toate laturile ei, 
importante atât ca descriere a locurilor din România, cât şi ca descriere a poporului român. 

O constantă a lucrărilor sale este perspectiva evoluţionistă de prezentare a cauzelor şi mecanismelor care 
determină desfăşurarea proceselor din natură. O serie de rezultate urmate din cercetările practice asupra structurilor 
stratigrafice şi fosilelor din diferite sectoare montane au fost confirmate de cercetări ulterioare, toate acestea 
demonstrând valabilitatea şi competenţa studiilor efectuate de Ion Simionescu. 
Bibliografie:  
Ilie Turculeț, Geologi și Destine, pp. 26 – 40; 
Lucrările Seminarului Geologic „Gr. Cobălcescu”, extras; 
Analele Științifice ale Universității „Al. I. Cuza” din Iași, extras. 
 
 

Paul Anghel 
Profesor învățământ primar Buduroi Elena-Loredana  

Școala Gimnazială ,,Alexandru cel Bun” Bacău 
 
Paul Anghel s-a născut la 8 august 1931, sat Recea, comuna Horgești, judeţul Bacău și a decedat pe  19 mai 

1995, București. A fost prozator, dramaturg, publicist, traducător, scenarist, reporter politic, critic de artă. A fost fiul 
lui Vasile și al Anei Anghel, ambii învățători. A absolvit Liceul „Ferdinand” din Bacău și Școala de Literatură 
„Mihai Eminescu”. 

În 1947 a debutat cu un poem în ,,România liberă”. Debut editorial a fost în 1961 cu romanul ,,Șapte inși 
într-o căruţă”. Tot în 1961 a scris ,,Povestire dintr-o toamnă bogată , urmat de reportajele monografice ,,Victoria de 
la Oltina”(1961) și ,,Arpegii la Siret”,  Itinerar moldav (1964), Arhiva sentimentală (1968). Debutează ca dramaturg 
la Cluj, în 1968 cu drama istorică ,,Săptămâna patimilor“, dedicată lui Ștefan cel Mare. A desfăşurat o vastă - şi 
foarte remarcată, în epocă, în contextul confruntării unor poziţii diferite în materie de ideologie culturală - activitate 
publicistică (la „Scânteia”, „Contemporanul”, „Luceafărul”, „România literară”, „Steaua” şi alte publicaţii. 

Om cultivat, inteligent, nu lipsit de rafinament, de talent literar şi, mai ales, de talent publicistic, cu uşurinţa 
formulării pregnante, cu o scriitură deseori atractivă sau antrenantă, frizând pe alocuri kitschul, dar vădind 
întotdeauna resurse să-l evite de fapt, a manifestat o deosebită disponibilitate de a practica, cu dezinvoltură, diferite 
genuri (poezie, reportaj, eseu, proză, teatru). Un artizan al scrisului, mai degrabă decât un scriitor preocupat de 
viziunea artistică (literarul e, la el, întotdeauna subordonat ideologicului), dar un artizan înzestrat, plin de vervă şi 
spirit. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

27 
 

Paul Anghel a fost redactor la ,,Contemporanul” și apoi redactor-șef la ,,Tribuna României” (1972 - 1974). 
Colaborează la Gazeta literară, România literara, Luceafarul, Viaţa Româneasca, Teatrul, România libera, Steaua 
etc. 

Cărți care l-au făcut cunoscut: ,,Alfabet sonor”, ,,Teatru”, ,,O clipă în China”. Alte scrieri: „Zăpezile de 
acum un veac”, „Scrisoare de la Rahova”(1977), ,,Te Deum la Grivița” (1978), ,,Noaptea otomană” (1979), 
,,Fluviile” (1980), ,,Ieșire din iarnă “(1981), ,,Noroaiele “(1982). 

  A fost membru al Uniunii Scriitorilor din România. În 1969 a primit premiul Uniunii Scriitorilor pentru 
dramaturgie. În 1972 a primit premiul „I. L. Caragiale” al Academiei RSR pentru volumul ,,Teatru” și în 1984 a 
primit Premiul „Bacovia” al revistei „Ateneu”. 

În teatru, Anghel a dat „drame de idei”, cu subiecte din istoria românilor, focalizate pe mari personalităţi 
politice (domnitorii Ştefan cel Mare şi Minai Viteazul). Documentarea minuţioasă se îmbină cu înclinaţia, motivată 
ideologic, a scriitorului pentru raportarea trecutului la prezent (şi invers), spre a degaja permanenţe, cauzalităţi, 
repere valabile în contemporaneitate, pe plan moral şi civic. 

Paul Anghel a fost un prozator și dramaturg cu care ne mândrim din punct de vedere cultural. 
 

 
Eugen Șendrea, autorul frumoaselor istorii necunoscute ale Bacăului 

Profesor învățământ primar Butnaru Carmen-Elena 
Școala Gimnazială „Alexandru cel Bun” Bacău 

 
S-a născut pe 25 februarie 1951 în mahalaua evreiască a oraşului Bacău, în cartierul Leca, acum strada 

Alexandru cel Bun, într-o familie de intelectuali, a urmat cursurile Liceului nr. 4, actualul Colegiul Național 
„Gheorghe Vrînceanu” și, apoi, ale Facultății de Istorie-Filosofie din cadrul Universității „Alexandru Ioan Cuza” din 
Iași (1970 - 1974). De mic a fost atras de lectură, în special de poveştile spuse de bătrâni. „Poate tocmai de aceea în 
anii de şcoală generală şi liceu nu am fost depăşit de nimeni la română şi istorie”, a spus Şendrea. În studenţie a 
obţinut o bursă excepţională de studiu, iar după absolvire a fost repartizat la Rădăuţi. De la Rădăuţi a ajuns la Muzeul 
„Ion Irimescu” din Fălticeni, iar de aici, a urmat şi Şcoala Militară din Infanterie după care s-a angajat la Oficiul 
Judeţean de Patrimoniu. 

Aproape 30 de ani, istoricul a fost în mijlocul siturilor arheologice, în preajma obiectelor vechi, a 
monumentelor, tablourilor, a monezilor cu o valoare inestimabilă. A cutreierat județul Bacău în lung și lat, scotocind 
fiecare colțisor istoric sși inventariind toate monumentele istorice ale județului. A avut de-a face cu nenumarate 
comori, de la diamante și rubine, până la cărți rare și tablouri de mare valoare, unul dintre acestea, fiind și cel 
apartinând pictorului Jan van Eyck, estimat la peste 60 de milioane de dolari. Prin activitatea sa a reușit să salveze de 
la distrugere și uitare mai multe monumente istorice și de cult, dar și a nenumărate obiective de patrimoniu, printre 
care bisericile de la Tescani, Biimac sau Glăvăneşti sau diferite conace boiereşti din judeţul Bacău. „Uneori 
munceam şapte zile din şapte. După trei decenii am ajuns să cunosc toate aşezările, să ştiu unde sunt valorile 
judeţului”, afirmă Şendrea. 

Moștenind de la tatăl său talentul pentru scris, Eugen Șendrea începe colaborarea cu ziarele și revistele 
locale, publicând mii de articole inspirate din munca de istoric și cercetator prin arhivele locale si zonale. Pasiunea 
pentru cercetarea istoriei locale, experiența din activitatea de păstrare și valorificare a patrimoniului nostru istoric și 
cultural s-au materializat în peste 25 de volume, ale căror subiecte, mai puțin cunoscute publicului larg, l-au adus în 
prim planul cititorilor, mai ales a celor tineri: „Istoria comorilor din Bacău”, „Jafuri și crime din istoria Bacăului”, 
„Istorisiri ciudate”, „Iubiri vestite’, „Pe urmele lui Ștefan cel Mare în Bucovina și în Țara Moldovei”, „Istoria 
municipiului Bacău”, „Povestea lui Gavril Buzatu - ultimul călău din Moldova” sau „Istoria necunoscută a 
Bacăului”, trei volume, „Istoria pe placul tuturor”, „Monografia Municipiului Bacău”, „Istoria Universității Bacău” a 
Colegiului „Ștefan cel Mare”. 

Prin lucrarea „Istoria pe placul tuturor”, a dorit ca istoria să fie mult mai accesibilă şi plăcută la lectură, 
drept urmare, a căutat să încondeieze fapte reale din istorie într-un stil romanţat şi, crede el, pe placul tuturor. 
Lecturând această carte am putut afla despre istoria pixului, a cafelei, a cartofului, a furculiţei, dar şi neobişnuita 
poveste a şampaniei româneşti, despre bombă care a zguduit lumea „minijupă”, despre serviciile secrete străine 
contra lui Eminescu, cum s-a scris „Hora Unirii”, istoria zilei de 1 Mai, minunată poveste a lui Moş Crăciun etc. 

În lucrarea „Istoria necunoscută a Bacăului”, prezintă județul ca fiind un loc fascinant cu adevărate comori 
arheologice, istorice, arhitectonice care „zac sub colbul gros al uitării sau sub cel al scaieţilor şi troscotului. O avere 
inestimabilă ce se distruge zi de zi sub ochii noştri! Bacăul turistic? Nu veţi găsi nicăieri. Şi totuşi ne mândrim cu cel 
mai mare megalit din Carpaţi, cu sute de biserici din lemn, nestemate ale meşterilor din trecut, cu palate şi conace, 
cu fapte şi personalităţi care au schimbat istoria românească.” 

Ca semn de recunoaștere a contribuției sale la cunoașterea istoriei, la valorificarea patrimoniului local, 
Eugen Șendrea a fost recompensat cu numeroase distincții și diplome de merit, iar din 2008 este cetăţean de onoare 
al municipiului Bacău.  



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

28 
 

Istoricul a declarat într-un interviu pentru ziarul „Adevărul” că îi plac oamenii cinstiţi, care îşi respectă 
cuvântul dat, borşul de fasole cu ardei iute, fasolea cu ciolan şi toate mâncărurile tradiţionale româneşti.  

Viorel Cucu, cu care a fost prieten cea mai mare parte a vieţii, până în ultimul moment a afirmat: „A murit 
domnul Eugen Şendrea, pe 30 iulie, când vara dădea în sfârşitul  înfloririi. A murit un băcăuan adevărat. Cu el am 
început activitatea de editor. Prima carte, Istoria pe placul tuturor, a fost o piatră de încercare a editurii.” 
Bibliografie: 
Șendrea, Eugen,(2006), Istoria pe placul tuturor, Editura Vicovia, Bacău; 
Șendrea, Eugen, (2009), Istoria necunoscută a Bacăului, Editura Vicovia, Bacău; 
https://ro.wikipedia.org/wiki/Eugen_%C8%98endrea; 
https://adevarul.ro/locale/bacau/dubla-lansare-carte-istoricului-eugen-Sendrea; 
1_524f15fec7b855ff56fdb42a/index.html; 
https://adevarul.ro/locale/bacau/eugen-Sendrea-gasit-comori-milioane-dolari-casele-bacauanilor-
1_50ad91da7c42d5a6639778e8/index.html. 
 
 

„Pădurea spânzuraţilor”... de la Palanca 
Profesor învățământ primar Ciotloş Simona 

Şcoala Gimnazială Palanca  
 

Lupta dintre datorie și conștiință e minunat zugrăvită de Liviu Rebreanu în romanul „Pădurea 
Spânzuraților”, însă în spatele personajului Apostol Bologa a existat un model adevărat. Pentru jertfa lui stă 
mărturie monumentul ridicat în inima pasului Ghimeș-Palanca: „Sublocotenent Emil Rebreanu, spânzurat de 
unguri la 14 mai 1917, pentru 
că a vrut să treacă în rândul 
armatei române să lupte 
pentru întregirea neamului. 
Patria recunoscătoare nu l-a 
uitat”. Natura a pus în el toată 
seva poporului român pe care 
nu l-a trădat nici cu prețul 
vieții sale. Fratele 
cunoscutului romancier este o 
dovadă reală a conștiinței 
naționale și, mai mult decât 
atât, este dovadă de iubire.  

S-a născut în satul 
Maieru, azi în judeţul Bistriţa-
Năsăud, la 17 decembrie 
1891. Fratele său, Liviu, a 
ajuns unul dintre cei mai 
cunoscuţi scriitori români. În 
total au fost 14 fraţi, Emil a 
fost al cincilea dintre ei. A 
absolvit liceul în anul 1913, 
după care s-a înscris la 
Facultatea de Drept din Cluj. 
La izbucnirea primului război 
mondial, Emil Rebreanu este obligat să îşi întrerupă studiile universitare şi a fost înrolat în armata austro-ungară. A 
fost trimis pe front în Galiţia, Rusia şi Italia, fiind rănit de mai multe ori în luptă. În anul 1915este avansat 
sublocotenent şi repartizat la regimentul de artilerie „Maria Luiza”. Ca ofiţer s-a remarcat faţă de subordonaţi prin 
purtarea sa corectă, iar pe câmpul de luptă s-a distins prin faptele sale de arme, motiv pentru care a primit în semn de 
recunoaştere decoraţia austro-ungară „Medalia de aur pentru vitejie”. În primăvara anului 1917, regimentul său a fost 
trimis să lupte pe frontul românesc, moment în care începe marea dramă a lui Emil Rebreanu, aceeaşi ca pentru toţi 
românii din Ardeal, şi anume acea de a lupta împotriva fraţilor lor din Vechiul Regat. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

29 
 

Emil Rebreanu ia decizia să nu lupte împotriva fraţilor săi români, astfel încât dezertează din armata austro-
ungară pe frontul de la Ghimeş. Mai avea de parcurs doar o mică distanţă până când ar fi ajuns în liniile româneşti 
când este prins de austro-ungari. Acestea s-au întâmplat în noaptea de 10 spre 11 mai 1917. Pentru fapta sa i se 
intentează imediat proces şi este condamnat la moarte prin spânzurătoare. Deşi a fost sfătuit de colegii săi să declare 
că nu a dezertat, ci că s-a rătăcit, Emil a refuzat să mintă şi a afirmat cu tărie că scopul său era să se alăture fraţilor 
români care luptau pentru eliberarea Ardealului. Execuţia a avut loc la data de 14 mai 1917, foarte aproape de graniţa 
Austro-Ungariei cu România. Sublocotenentul Emil Rebreanu a cerut să fie înmormântat dincolo de graniţă, pe 
pământ românesc, dar dorinţa i-a fost refuzată. Înainte de a fi executat, sublocotenentul Rebreanu a strigat cu putere 
„Trăiască România!” în faţa militarilor adunaţi cu forţa pentru a lua aminte la pedeapsa celui care a refuzat să lupte 
pentru cauza străină a monarhiei austro - ungare.După 
război, la 2 octombrie 1921, fratele său, Liviu 
Rebreanu, reuşeşte să îi îndeplinească ultima dorinţă, 
aceea de a fi îngropat în pământul scumpei sale 
Românii. Sicriul lui Emil Rebreanu, purtat de ofiţeri ai 
armatei române, va fi înmormântat, în cadrul unui 
ceremonial solemn, în localitatea Palanca, judeţul 
Bacău, pe pământ românesc. 

Locul morții lui Apostol Bologa din „Pădurea 
spânzuraților”, respectiv Emil Rebreanu, există cu 
adevărat. Din 1985, de la centenarul nașterii lui Emil, 
puțin mai jos de locul care păstrează încă ruinele fostei 
granițe, se săvârșesc slujbe pentru pomenirea eroului. 
Mormântul a fost identificat în anul 1920 de căpitanul 
Procopiu Strat, membru al familiei Rebreanu.La data 
de 7 septembrie 1921, Liviu Rebreanu face o adresă 
către Societatea Monumentelor eroilor cazuţi în război, 
cerând exhumarea fratelui său, eroul martir Emil 
Rebreanu. Societatea trimite adresa la garnizoana 
militară şi Prefectura din Bacău pentru organizarea 
onorurilor cuvenite. Ceremonia reînhumării eroului are 
loc pe 2 octombrie 1921, fiind urmată de înălţarea 
monumentului comemorativ, finalizat în anul 1922 prin grija aceleiaşi societaţi.Noul monument, ridicat în memoria 
acestuia, a fost inaugurat în data de 10 noiembrie 2012. Slujba de sfințire a fost oficiată de Înalt Preasfinţitul Ioan, 
Episcopul Covasnei şi Harghitei şi de PS Ioachim Băcăuanul, Episcop-vicar al Arhiepiscopiei Romanului şi 
Bacăului.  

Drama lui Emil l-a determinat pe Liviu Rebreanu să modifice substanţial subiectul romanului său „Pădurea 
spânzuraţilor”, eroul principal al romanului fiind inspirat din realitatea vieţii eroului-sublocotenent Emil 
Rebreanu.Din anul 1991 sunt organizate anual acţiuni de comemorare a sacrificiului sublocotenentului Emil 
Rebreanu, cu sprijinul autorităţilor statului, în localitatea unde acesta îşi doarme somnul de veci. 
 
 

Pe urmele paşilor unui înţelept cărturar: preot Ioan Goagă 
Profesor învățământ primar Codreanu Florina 

Şcoala Gimnazială Bereşti – Tazlău 

 
Personalitate complexă a comunităţii bereştene şi adevărat reper de moralitate şi culturalitate, părintele  Ioan 

Goagă dăinuie peste timp în amintirea noastră, impresionându-ne nu numai printr-o existenţă desăvârşită, dar, mai 
ales, prin forţa artistică a poeziilor create, din miezul cărora izvorăşte şi  un mesaj tainic, străbătut  de accente 
profetice.  

Născut în 17 august 1896 în satul Răcăuţi, comuna Oneşti, judeţul Bacău, a absolvit Seminarul Teologic 
,,Nifon Mitropolitul” din Bucureşti în 1916, fiind hirotonit preot în biserica ,,Sfinţii Voievozi”  din oraşul Roman şi 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

30 
 

slujind ca preot între anii 1920 – 1923 în parohia Verşeşti, judeţul Bacău, iar din 1923 până la pensionare (1974) şi 
moarte (1991) slujind în parohia Bereşti-Tazlău.  

În anul 1931 absolvă  cursurile Facultăţii de Teologie din Bucureşti, trecând printr-o perioadă foarte grea 
cauzată de îmbolnăvirea cu un  TBC osos la picior, având de purtat, în acelaşi timp şi povara unei  familii numeroase 
de 8 copii.  

Îşi va da licenţa în Teologie în anul 1964, prezentând tema cu titlul ,,Rugăciunea pentru pace în principalele 
cărţi de cult ale Bisericii Ortodoxe”.  

Din cauza bolii petrece mult timp într-un pelerinaj la Maglavit la ciobanul Petrache Lupu, de unde se 
întoarce vindecat în mod miraculos şi întărit în credinţă, devenind renumit în toată zona. Astfel, mii de credincioşi  
apelează la slujbele binefăcătoare şi pline de folos duhovnicesc  şi trupesc pe care părintele le săvârşea respectând cu 
sfinţenie  canoanele şi rânduiala bisericească. 

Părintele Ioan Goagă a desfăşurat în special în perioada interbelică o intensă activitate culturală, contribuind 
în 1924 la înfiinţarea  Asociaţiei Culturale ,,Mihai Eminescu” din Tescani, asociaţie care îşi propunea  înfiinţarea  
unor  biblioteci  şcolare şi populare, case de sfat şi de  citire, cămine culturale, muzee, scoaterea unei reviste literare 
şi de folclor sau organizarea de şezători, excursii şi serbări. În calitatea sa de preşedinte al asociaţiei a donat 1000 de 
volume bibliotecii, volume care aveau un scop bine definit,  atât instructiv cât  şi educativ, contribuind la formarea 
unei culturi  intelectuale multiple care să servească  din plin membrilor şi poporului.  

A debutat  ca scriitor în  ,,Curentul” lui Pamfil Şeicaru între anii 1922 - 1924, devenind şi colaborator 
constant al primei serii a revistei  ,,Ateneul literar /cultural”, această colaborare fiind amintită de însuşi George 
Bacovia, care-l numeşte prieten şi colaborator alături de nume cunoscute ca: D. Botez, I. Stoican, Agatha Grigorescu, 
N. Anghel, N. Tintă etc. 

Din nefericire, în timpul inundaţiilor din anul 1991 s-au pierdut toate manuscrisele şi corespondenţa  cu 
Gala Galaction, George Enescu, Grigore Tabacaru,  George Bacovia, I. I. Stoican, etc., clipa fatidică surprinzându-l  
în timp ce lucra la un roman istoric cu temă din viaţa ţăranilor răzeşi  din Bereşti-Tazlău, având ca intrigă pământul. 

Personal, cunoscându-i sfârşitul şi gustând la rândul meu din nefericirea acelei nopţi care a marcat viaţa 
întregii noastre comunităţi prin revărsarea furtunoasă a apelor necontrolate, nu pot să nu mă înclin în faţa acestui OM 
duhovnicesc, veşnic aflat în căutarea adevărului, frumosului şi sublimului, cutremurându-mă în faţa versurilor care, 
printr-un mesaj tainic au menirea de a decela, cu zeci de ani inainte, profeţia destinului tragic al poetului Ioan Goagă 
şi al familiei acestuia: ,,Pierdut în vâltoarea-nspumată/De fulgere-n noapte brăzdată,/Tovarăş cu-un ciob de 
catarg,/Pe valuri să trecem  spre larg… Şi-n muget de valuri, în zbor de furtună,/Plutind ca năluca pe neagra genună, 
/Să gust măreţia în clocot de valuri/Departe de lume… departe de maluri…”  

În amintirea părintelui, cu toată preţuirea, admiraţia şi dragostea pentru tot ceea ce a însemnat pentru noi, 
îndrăznesc să-i dedic aceste nostalgice versuri:   

Te vom păstra, părinte, 
Cu dor nespus în suflet                               
Vom strânge ca-ntr-un sipet 
Aducerile-aminte.  
 
Din vremuri asfinţite 
Cu drag ne străjuieşti 
Poveţele-ţi  sfinţite  
Şi azi le dăruieşti… 
 
Ni le trimiţi prin slove  
Pătrunse de mister:  
Un testament în strofe 
Şi-un legământ din cer. 
 
 
 

 
Pe urmele lui Vasile Alecsandri... 

Personalitate istorică şi culturală locală 
Profesor Crăciun Anca-Ștefania 

Școala Gimnazială „Miron Costin” Bacău 
 

Elementele de istorie, geografie şi cultură locală îşi găsesc astăzi un loc sporadic şi, din păcate, încă redus în 
volumul imens de cunoştinţe, pe care elevul le descoperă şi le însuşeşte în şcoală.  

Minunea lui Petrache  
Cel sfânt din Maglavit 
Ţi-a înzecit talantul 
Şi te-a desăvârşit. 
Cu har sporit şi darul  
De a-i iubi pe oameni 
Le-ai uşurat amarul 
Prin pace între semeni. 
 
Măiastra-ţi cugetare-ntocmită-n poezii 
Sporit-a prin divina vedere - ,,a ce va fi”… 
Căci ai ştiut, părinte,  
Sfârşitul să-ţi prevezi 
Prin versuri făurite 
Ce au un singur crez: 
CREDINŢA! 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

31 
 

Contextul actual al globalizării şi tehnologia informaţiei au apropiat oameni şi distanţe. Într-un spaţiu 
virtual, călătorim la mii de kilometri distanţă. În această fascinantă călătorie nu ar trebui să uităm însă de 
personalităţile „care ne sunt aproape” şi care abia aşteaptă să fie descoperite. 

Plecând de la aceste consideraţii, am conceput un proiect ca metodă de evaluare alternativă, menită să 
faciliteze apropierea elevilor de o personalitate a Bacăului, personalitate polivalentă a istoriei şi culturii române, 
adevărat deschizător de drumuri, Vasile Alecsandri. 

Am aplicat în derularea acestui proiect principiul multidisciplinarităţii, al parteneriatului între discipline 
distincte: istorie, geografie, literatură, desen, cu scopul de a lărgi orizontul de cunoaştere al elevilor şi de accentua 
complexitatea subiectului supus evaluării.  

Proiectul s-a desfăşurat pe o perioadă delimitată de timp (durata semestrului al II-lea), a început în clasă, 
prin precizarea temei, definirea şi înţelegerea sarcinilor de lucru, a continuat şi în afara şcolii, prin vizite şi excursii la 
diferite obiective cultural-istorice. El s-a finalizat în clasă, prin realizarea a cinci produse finale de către cinci grupe 
de elevi. 

Valenţele formative ale acestui tip de evaluare sunt evidente, atât ca practică de succes pentru evaluare, cât 
şi ca metodă de realizare a învăţării. Proiectul a stimulat implicarea activă în sarcină a elevilor, aceştia fiind mai 
conştienţi de responsabilitatea pe care şi-o asumă, dar şi mai atraşi de sarcina de lucru. 

Scopul proiectului este de a familiariza elevii cu elemente din biografia şi activitatea lui Vasile Alecsandri, 
prin activităţi care nu se desfăşoară în cadrul tradiţional al sălii de clasă, folosind metode interactive, 
extracurriculare. 

Obiective ale proiectului: 
 Familiarizarea cu aspecte din viaţa şi activitatea lui Vasile Alecsandri, legate de spaţiul geografic al judeţului 

Bacău şi al judeţului Iaşi; 
 Îmbogăţirea cunoştinţelor de istorie şi geografie locală; 
 Stimularea interesului pentru viaţa unor personalităţi ale judeţului; 
 Sensibilizarea elevilor faţă de soarta unor monumente de cultură lăsate în uitare şi paragină; 
 Evidenţierea personalităţii unui scriitor printr-o abordare multidisciplinară, prin activităţi diverse şi atractive 

pentru elevi, viaţa lui Vasile Alecsandri fiind de fapt un pretext pentru a descoperi istoria şi geografia locală; 
 Familiarizarea cu noţiuni empirice de genealogie; 

Activităţi preconizate: 
 Realizarea unor deplasări tematice punctuale, pe baza unui itinerar care să includă locuri din judeţul Bacău, care 

s-au bucurat de prezenţa lui Vasile Alecsandri; 
 Excursie la Mirceşti- leagănul copilăriei sale; 
 Conceperea unei scrisori menite să sensibilizeze opinia publică a oraşului şi factorii de decizie faţă de situaţia în 

care se află Casa Alecsandri, susţinând astfel efortul unor personalităţi culturale locale de a transforma această 
clădire în muzeu; 

 Realizarea unei fresce cronologice care să cuprindă „viaţa băcăuană” a lui Vasile Alecsandri, marcându-se 
momentele în care poetul s-a aflat la Bacău; 

 Vizionări de spectacole de teatru pe baza operei dramaturgice a lui Vasile Alecsandri, în măsura în care ele vor fi 
incluse în repertoriul Teatrului „George. Bacovia”. 

 Pregătirea şi susţinerea cu elevii unei dramatizări Chiriţa în provincie; 
 Produse: 

 Elevii vor fi împărţiţi în cinci grupe, fiecare grupă având de rezolvat următoarele sarcini, care se 
vor concretiza în produsele acestui proiect: 

 Panou La Mirceşti; 
 Arborele genealogic al lui Vasile Alecsandri; 
 Fresca, realizată sub formă de panou, cuprinzând desene, imagini, fotografii, colaje, fragmente din 

opera literară, scurte explicaţii; 
 Scrisoarea; 
 Album de fotografii; 

Repere biografice - prezentarea activităţilor de învăţare vizate, în corelaţie cu fiecare element biografic: 
 Vasile Alecsandri avea să recunoască, într-o notă biografică autografă înaintată în 1878 Academiei 

Române, originea sa exclusiv băcăuană;mama, Elena Cozoni, fiica pitarului Dumitrache de la Târgu-Ocna - 
familiarizarea elevilor cu noţiunea de arbore genealogic, întocmirea arborelui genealogic al lui Vasile Alecsandri ; 

 tatăl său cumpărase casă la Bacău, situată în perimetrul central al oraşului- descoperirea casei în perimetrul 
oraşului, analiza aspectului său exterior, informare privind situaţia acestui imobil, descoperirea de către elevi a 
surselor de informare şi a modalităţilor prin care se pot adresa factorilor de decizie locali ; 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

32 
 

 botezat la Biserica Precista din Bacău - vizită la Biserica Precista, sublinierea importanţei acestui obiectiv 
– ctitorită de Alexandru Vodă, fiul lui Ştefan cel Mare, în anul 1491, are trei încăperi naos, pronaos şi altar, în colţul 
de sud-est al curţii bisericii sunt urme de zidărie de la vechea curte domnească; 

 înainte de 1831, tatăl său cumpără moşia de la Mirceşti, copilăria şi-o petrece alternativ la Iaşi şi Mirceşti - 
excursie la Mirceşti; 

 1857 - deputat de Bacău în Divanul ad-hoc - eventual vizită la cabinetul parlamentar al unui deputat 
băcăuan pentru familiarizarea elevilor cu activităţile şi rolul unui deputat; 

 Dese reveniri la Bacău, la Târgu-Ocna, la bunicii dinspre mamă apoi la Costache Negri, ori la prietenii de 
la Tescani (Costache Rosetti Teţcanu, Al.I.Cuza, Mihail Kogălniceanu) unde se constituise un grup de unionişti - 
vizită la Tescani, descoperirea altor personalităţi , de ex. George Enescu; 

 La Târgu-Ocna scrie una din cele mai frumoase balade, Andrii Popa, în 1843 - citirea baladei. 
 La moartea prietenului său, Costache Negri, se află din nou la Târgu-Ocna, îndurerat sufleteşte - vizită la 

Tg.Ocna unde se află mormântul lui Costache Negri; 
 După 1850 se joacă la Bacău, cu mare afluenţă la public, piesele lui Vasile Alecsandri Păcală şi Tândală, 

Cinel-cinel, Iorgu de la Sadagura, Piatra din casă, Coana ChiriţaI etc), mai întâi de trupe şi companii teatrale din Iaşi, 
apoi din Bucureşti, devenind, până astăzi, element obligatoriu într-un repertoriu naţional- vizită la Teatrul Bacovia, 
vizionarea unor spectacole; 

 1866 - se află la Borzeşti cu afaceri, unde avea una din moşii - excursie la Borzeşti, biserica din Borzeşti 
zidită de Ştefan cel Mare; 

 Un moment important în relaţiile cu Bacăul s-a înregistrat în 1877, când Vasile Alecsandri fusese invitat, 
în mai multe oraşe din Moldova, să conferenţieze, plata publicului participant urmând să mărească fondurile 
destinate îngrijirii răniţilor. Între 13 şi 21 octombrie ţine conferinţe la Piatra, Bacău şi Bârlad. La Bacău este 
întâmpinat cu „ovaţii ca-n timpurile vechi”, iar în cadrul unui spectacol, recită cu patos, pe scena teatrului, poemul 
Dan, căpitan de plai, scris cu câţiva ani înainte. Un an mai târziu, gazeta Provincialul (28 mai 1878) anunţase marele 
succes al poetului la Montpellier, încoronat drept „poetul latinităţii”, pentru care corpul profesoral al gimnaziului din 
Bacău îi adresează felicitări printr-o telegramă. 

 În 2003 s-a vernisat, în centrul Bacăului, nu departe de Casa Alecsandri, o impozantă statuie înfăţişându-l 
pe poetul Vasile Alecsandri, operă a sculptorului Mircea Spătaru. 

 Primul bust al poetului realizat în 1893 este opera sculptorului român W.C.Hegel. Turnat în bronz la Paris, 
bustul a stat zeci de ani în grădina publică a Bacăului, astăzi fiind postat în faţa colegiului ce-i poartă numele - vizită 
la Colegiul „Vasile Alecsandri”. 

 186 locuitori au înfiinţat în 1878 satul Alexandri (azi Ciutureşti, din comuna Secuieni, judeţul Bacău), 
nume dat în onoarea sa - identificarea satului pe harta judeţului. 

 Litigiul nerezolvat cu actualii proprietari ai clădirii aparţinând până în 1900 vornicului Vasile 
Alecsandri a dus la tărăgănarea înfiinţării unui muzeu Alecsandri în oraşul natal al poetului; 

Bibliografie: 
1. Cucu, Vasile; Ștefan Marian, Ghid atlas al monumentelor istorice, Editura Științifică, București, 1970; 
2. Ghițulescu, Emil, Vasile Alecsandri, 1979; 
3. Rusu, Dorina, Membrii Academiei Române, 1866 - 1999, Editura Academiei Române, București, 1999. 

 
 

Trecut istoric, patrie, patriotism 
Profesor învățământ primar Dodan Cornelia-Agnes 

Școala Gimnazială Luizi–Călugăra, Măgura 
 

După cum fiecare vrea să știe cine au fost înaintașii și strămoșii lui, tot astfel și popoarele se străduiesc să-
și cunoască trecutul. Din aceste nazuințe s-a născut studiul istoriei, al cărei scop este de a face cunoscută și de a 
explica urmașilor originea înaintașilor, felul lor de viață din trecut, faptele lor vrednice de amintire, precum și 
vremurile de cumpănă ori momentele înălțătoare străbătute. 

Pe temeiul unor mărturii de netăgăduit, istoria patriei ne arată continuitatea neîntrerupta a poporului român, 
statornicia lui din cele mai îndepartate timpuri pe aceste meleaguri. 

Istoria ne învață cum au muncit oamenii de pe teritoriul țării noastre și ce legături s-au stabilit între ei în 
procesul muncii, cum au luptat ei pentru libertate, pentru desființarea exploatării și pentru o viață nouă, liberă. 

Totodată, din studiul istoriei patriei aflăm și rolul pe care l-au avut diferiți conducători, personalități de 
seama ieșite din sânul poporului român. 

Și mai aflăm ceva: faptul că în sufletul fiecăruia dintre noi există sentimentul de dragoste față de patrie, 
față de locurile natale, față de țărâna în care se odihnesc strămoșii noștri.  



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

33 
 

Locuitorii aceleaşi patrii sunt solidari unii cu alţii, se simt puternic legați de aceasta și de trecutul ei. 
Legăturile de solidaritate dintre o persoană şi patria sa poartă numele de patriotism. Patriotismul este un sentiment 
care are ca univers de referinţă patria. La început, patria este identificată cu locul natal. Trăirile şi impresiile din 
prima copilărie pot urmări persoana într-o formă sau alta, de-a lungul întregii ei existenţe. Treptat sentimentul de 
patriotism se dezvoltă prin: extinderea spaţiului de existenţă proprie; dobândirea de cunoştinţe; formarea identităţii 
persoanei. 

Se pot pune în evidenţă câteva semnificaţii ale conceptului ,,patrie″: mediu politic, social şi cultural în care 
trăieşte un popor; ţară în care s-a născut o persoană şi al cărui cetăţean este; ţară în care se stabileşte o persoană, fără 
să-i aparţină ca origine, dar având calitatea de cetăţean al ei. 

Patriotismul se manifestă, astfel prin: crearea de valori, fidelitatea faţă de ţară, preţuirea acordată patriei, 
istoriei ei, tradiţiilor, obiceiurilor, valorilor naţionale, apărarea ţării. 

Patria este înlăuntrul nostru şi o ducem cu noi peste ţări şi mări şi, numai cînd suntem în singurătate ne trec 
fiori amintindu-ne de unde ne-am rupt şi nu găsim mângâiere decât în răstrişte şi în lacrimi. Patria nu e pământul pe 
care trăim din întâmplare, ci e pământul plămădit cu sângele şi întărit cu oasele înaintaşilor noştri. Când pomenim de 
Călugăreni, Rovine sau Valea-Albă, ne cutremurăm, uităm de noi şi nu trăim decît în aceia care au fost odinioară 
ostaşi, căpitani şi voievozi. 

Cele mai mari personalităţi ale lumii au afirmat că iubirea de patrie, de popor este unul din sentimentele 
sfinte care îi dă omului cel mai mare preţ. A te sacrifica pentru libertatea patriei, pentru binele poporului în mijlocul 
căruia trăieşti este prima datorie pentu fiecare om . Această temă se întâlneşte foarte des şi în creaţia poeţilor şi 
scriitorilor români. 

Ştim că B. P. Hașdeu a fost o personalitate cu un talent multilateral, un om de o rară erudiţie şi cultură, 
istoric, folclorist, lingvist, etnograf. Crezul poetului a fost mereu acesta: ,,De timpuri, din tot sufletul, sufletul 
poporului am îndrăgit.” 

Despre patrie, Alexandru Hăjdeu spunea cu dragoste şi mândrie: 
„Da, eu cânt un singur cânt, –  

Mie patria mea sfântă 
Îmi insuflă nou avânt 
Şi statornic simţământ 

Ce nu-i pot uita nicicând, 
Oricât viaţa mă frământă, 

Şi de aceea eu tot cânt 
Patria-mi iubită,sfântă!” 

Idealul nemuritor al poporului simplu, chinuit de lupte şi asuprire a fost lupta de veacuri pentru libertate şi 
independenţă. Poemul „Dan căpitan de plai” de Vasile Alecsandri este una din cele mai importante opere în care 
poetul evocă o pagină de glorie din trecutul istoric legendar al poporului nostru, al ţării noastre.  

Personajele principale sunt însufleţite de o puternică dragoste de ţară, pe care ei o apără cu preţul vieţii. 
Bătrânul Dan este un erou popular, oştean de-al lui Ştefan cel Mare care trăieşte singuratic în munţi, amintindu-şi de 
vremurile eroice ale tinereţii sale cînd stătea cu mîndrie de strajă la hotarele ţării. 

Deşi bătrân, când natura, păsările îi comunică despre năvălirea tătarilor, Dan prinde la putere şi porneşte 
spre Ursan, vechiul său prieten, pentru ca să le stea în calea jăfuitorilor. Cu multă măiestrie e descrisă bătălia dintre 
cei doi eroi şi întreaga armată a tătarilor. Dan şi Ursan fac minuni de vitejie, ca în tinereţe, dar Ursan este rănit şi 
Dan, apărându-şi prietenul, cade în robie la tătari. 

Fulga, fiica lui Ursan, curajoasă, pătrunde ca fulgerul în mijlocul duşmanilor şi-şi salvează tatăl. În acest 
moment sosesc arcaşii din Orhei şi-i alungă pe cotropitori peste hotarele ţării. Ghirai, însă, îl are prizonier pe Dan, pe 
care încearcă să-l înjosească, cerându-i să se dezică de credinţa srăbună în schimbul vieţii. Dan refuză cu demnitate: 
„Nu-mi trebuie a ta milă, nu vreau a tale daruri”, preferând moartea. Pe el nu-l înspăimântă greutăţile, nu acceptă 
compromisurile umilitoare. Este exemplu de demnitate, credinţă şi onestitate, înţelepciune, vitejie şi dragoste de 
patrie. Aceste calităţi îl impresionează chiar şi pe duşman, care îl numeşte „...tată”. După ce îşi ia rămas bun de la 
plaiul lui cel sfînt, Dan moare, trezind admiraţia hanului: 

„O, Dan viteaz, ferice ca tine care piere, 
Avînd o viaţă verde în timpul tinereţii 
Şi albă ca zăpada în iarna bătrîneţii!...” 

Exemplul lui Dan, căpitan de plai, continuă să impresioneze generaţii de cititori. 
Iubirea de patrie era considerată și de Mihai Eminescu un sentiment de cea mai înaltă probă pentru fiecare 

om. Adevărata dragoste de patrie nu se declară prin cuvinte, ci se adevereşte prin fapte. Acest model de 
comportament moral şi sentiment profund este zugrăvit în „Scrisoarea III” prin chipul lui Mircea cel Bătrîn. Poetul 
vorbeşte în cuprinsul poeziei despre sentimentul fundamental – patriotismul şi despre idealurile de libertate şi 
progres ale poporului român. Acest fapt s-a relevat evident în titlul iniţial al operei , care a fost „Patria şi patrioţii”. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

34 
 

Pentru a pune în lumină imaginea adevăraţilor patrioţi, Mihai Eminescu reînvie un tablou istoric ce redă fapte 
glorioase și sacrificiul strămoșilor în numele libertății țării. 

Autorul demonstrează cum se poate trăi cu demnitate, fie că eşti tânăr sau matur (feciorul domnitorului este 
prezent pe câmpul bătăliei alături de tatăl său, Mircea cel Bătrîn ). Domnitorul este un simbol al demnităţii, al iubirii 
de patrie, - „un zid care nu se înfiorează” de faima goală a sultanului Baiazid. Prin intenţia de a cotropi o altă ţară, de 
a înrobi un popor liber, prin vorbirea plină de dispreţ, prin umilirea la care îl supune pe Mircea cel Bătrîn, Baiazid 
întruchipează orgoliul, îngâmfarea stăpânilor lumii. 

Domnitorul Ţării Româneşti dă dovadă de mare înţelepciune, căutînd, în răspunsul său, să propună 
sultanului pacea care ar preîntîmpina războiul. Mircea reprezintă cele mai nobile calităţi ale poporului: ospitalitatea, 
demnitatea, simplitatea, înţelepciunea, curajul şi eroismul cu care îşi apără ţara. Toate acestea sunt calităţile unui 
puternic sentiment: „iubirea de moşie e un zid”. Fapta glorioasă a lui Mircea şi a ostaşilor simpli, prin caracterul de 
simbol, este ilustrativă nu numai pentru contemporanii lui Mihai Eminescu, dar şi pentru cititorii de azi. „Scrisoarea 
III” este un adevărat poem patriotic. 

Școlarii fac cunoștință cu personalități și evenimente istorice de pe meleagurile natale încă din clasa I, prin 
intermediul textelor literare și mai apoi prin studiul istoriei la clasa a IV-a. Statornicia poporului român pe pământul 
strămoșilor săi, spiritul de jertfă al poporului nostru care a apărat acest pământ, generozitatea cu care a luptat trezesc 
în conștiința elevilor un sentiment de mândrie națională, bucuria de a fi urmașii atâtor generații de eroi, pe care ajung 
să-i îndrăgească și chiar să își dorească să le urmeze pilda.  

„A fi patriot nu e un merit, e o datorie. Numai cine nu consideră iubirea de ţară o datorie, e în stare să se 
laude cu ea”, avea să afirme George Topîrceanu. 

În ceea ce mă privește, consider că la acest început de mileniu, patriotismul românilor trebuie să fie unul 
constructiv, în sensul că sentimentul patriotic trebuie nu doar vorbit sau contrapus celui al altor etnii trăitoare în zona 
noastră geografică, ci dimpotrivă, trebuie să fie susținut de fapte, de acțiuni care să dovedească atașamentul și 
dragostea față de patria noastră – România. 
Bibliografie: 
Simona Grigore, Irina Burlan – „Istoria românilor – clasa a IV-a – Ghidul învățătorului”, Ed. Sigma Primex, 
București, 1998; 
Miron Constantinescu, Constantin Daicoviciu, Hadrian Daicoviciu – „Istoria României”, E.D.P., București, 1978; 
Aglaia C. Buduroi – „Istoria românilor”, Ed. Euristica, Iași, 2002; 
Voicu Bugariu – „Patria şi cuvântul poetic”, Editura Albatros, Bucureşti, 1977. 
 
 

Ion Roșu - poet, istoric literar și gazetar 
Profesor învățământ primar Durac Elena 

Școala Gimnazială „Ioniță Sandu Sturdza” Săucești 
Profesor Durac Ionel-Ciprian 

Liceul Tehnologic „Dumitru Mangeron” Bacău 

S-a născut la 15 februarie 1945 în satul Siretu, comuna Săucești, județul Bacău. Viitorul scriitor își începuse 
studiile la Școala Generală Cățălești (1952 - 1959), din satul natal. Prin clasa a VI-a este remarcat de profesorul 
Vasile Sporici, filosoful și criticul, care constată că are în față un elev strălucit la toate materiile, cu o inteligență vie, 
ce citea cărți peste puterea lui de înțelegere.  

La aceeași concluzie avea să ajungă și profesorul său de germană Mișu Sachter ( poetul Mihail Sabin), care 
l-au avut elev la Liceul „George Bacovia” din Bacău (1959 - 1963), unde s-a evidențiat, de asemenea, prin 
rezultatele la învățătură și preocupările literare. Acestea, ca și setea lui continuă de cunoaștere a valorilor literaturii 
române și universale i-au călăuzit pașii spre Facultatea de Filologie a Universității „Alexandru Ioan Cuza” Iași, unde 
a avut prilejul să intre în cercul tinerilor literați Calistrat Costin, Gheorghe Drăgan, Ioanid Romanescu, Cristian 
Simionescu, Nicolae Turtureanu, Eugen Uricaru și să trăiască din plin viața culturală a orașului Iași.  

Repartizat, la absolvire, ca profesor la Liceul de Muzică și Arte Plastice din Bacău, a trecut apoi prin 
redacțiile revistei „Ateneu” și ziarului „Steagul roșu”, iar în perioada 1971 - 1974 și prin cea a ziarului „Milcovul” 
din Focșani, unde a lucrat ca redactor. Pentru alți trei ani s-a întors în Bacău fiind încadrat ca bibliotecar la Biblioteca 
Județeană, loc ideal pentru studiu și inițierea  în tainele documentării, căreia avea să-i consacre apoi peste două 
decenii.   

Deși scria încă din timpul liceului, a debutat abia în 1965 în revista „Amfiteatrul”, colaborând apoi la 
„Cronica”, „Ateneu”, „România literară”, „Flacăra”, „Milcovul”, „Luceafărul”, „Contemporanul”, „Convorbiri 
literare”, în paginile cărora a publicat eseuri și poezii, articole critice și de istorie literară.  

În 1976 se transferă la București ca redactor al revistei „Flacăra”, iar în anul 1977 ca redactor principal la 
Biblioteca Centrală de Stat. Aici își definitivează manuscrisul volumului „Pasărea nopții și alte poeme”, cu care va 
debuta editorial în 1978 la Editura Cartea Românească și scoate primele fișe legate de ceea ce avea să devină cartea 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

35 
 

vieții sale, „Legendă și adevăr în biografia lui M. Eminescu”. Cercetând cu migală întreaga istoriografie legată de 
biografia poetului, s-a adâncit și mai mult în arhive, scoțând la iveală lucruri noi și lămurind pas cu pas destule 
momente legate de viața și opera lui Eminescu. Fiind un cercetător pătimaș nu și-a neglijat creația proprie. După 
succesul înregistrat cu prima carte distinsă cu Premiul pentru debut al Uniunii Scriitorilor, va încredința tiparului 
alte trei cărți de versuri: 

- „Fericitele acvarii” (Editura Eminescu, București, 1979); 
-  „Colina cu statui” (Editura Cartea Românească, București, 1980); 
- „Lumină de lună” (Editura Eminescu, București, 1981). 

Astfel, în 1982 a fost inclus în Antologia poeților tineri. Poet deplin format încă de la debutul editorial, a 
fost comparat când cu Mircea Dinescu, când cu poeții din linia lui Al. A. Philippide, dar cert este că în toate n-a fost 
decât el, mânuind cu îndemânare de profesionist versul, șlefuindu-l cu migala clasicilor ori dându-i sonorități 
moderne, semn că tensiunile sale lirice s-au lăsat modelate după voia celui ce, preluând sintagma eminesciană, avea 
să se consacre până în ultima clipă edificării incitantei biografii. Din păcate, „Legendă și adevăr în biografia lui M. 
Eminescu”, „I. Originile” (Editura Cartea Românească, București, 1989) avea să rămână și ultimul din proiectata 
serie de cinci volume, spre regretul eminescologilor și al cititorilor dornici să afle ce este legendă și ce este adevăr în 
tot ce se scrisese până atunci despre Eminescu.  

Conștiinciozitatea cu care scotocise arhivele și documentele, reușise să-l conducă spre răsturnarea 
proporțiilor și spre emiterea unor noi ipoteze mult mai credibile, salutate ca atare de majoritatea criticii literare, dar și 
blamată în „Săptămâna” și „Luceafărul”, reviste ce nu i-au oferit măcar posibilitatea unei replici. Apărută în preajma 
comemorării Centenarului trecerii în neființă a Poetului, această primă contribuție a surprinzătorului eminescolog nu 
l-a mulțumit pe deplin, dorința sa exprimată adesea fiind aceea de a republica volumul așa cum îl găsise, fără 
croșetele impuse de cenzură, dar și cu noi pagini ivite între timp. Asta că împotriva timpului risipit cu noua sa funcție 
de la Ministerul Culturii și cu lungile colocvii postfestivaliere unde era chemat special pentru umorul debordant cu 
care povestea întâmplări din viața scriitorilor, imitându-i pe cei mai mulți, el a continuat să se adâncească în lumea 
aproape de nepătruns a personajelor ce le tot descoperea, până când acestea l-au răpit definitiv în ziua de 24 iunie 
1996.  

A lăsat în urmă o arhivă impresionantă care la rândul ei avea să aibă un destin la fel de tragic, pentru că, 
încredințată de fiul poetului, matematicianul Ioanid Roșu, criticului și istoricului literar Petru Creția, timpul nu a avut 
răbdare nici cu destinul eminescolog, prin dispariția sutelor de fișe rămânând să fie ordonate de altă mână. Cine se va 
încumeta să le cerceteze e greu de spus, dar din ineditele publicate de revista „Manuscriptum” am putut deduce că 
multe episoade ale noilor volume erau deja conturate, fiind adevărate revelații documentare. Până atunci consătenii i-
au consacrat un punct muzeistic în școala unde a deprins tainele limbii române, au dat numele său Bibliotecii 
comunale, dar pentru perpetuarea memoriei scriitorului sunt încă multe de făcut.  
Bibliografie:  
Ioan Ungureanu, Elena Ungureanu, „Monografia comunei Săucești de pe Siretul Mijlociu”, Editura Magic Print, 
Onești, 2017.  
 

Memoria Oituzului 
Profesor învățământ primar Fonoca Aglaia 
Școala Gimnazială „Emil Racoviță” Onești 

 
 Sunt onorată pentru faptul că m-am născut și copilărit în pace, pe valea Oituzului, în Grozești (azi Oituz), 

în acest colț de pământ românesc, dăruit de natură cu armonii și culori, cu liniște și echilibru, așa cum este astăzi, dar 
pe care străbunii a trebuit să-l apere cu eroism.    

„La umbra fagilor bătrâni 
ce stau de strajă pe coline 

 
Oituzu-şi poartă unduios 

a sale ape cristaline. 
 

El curge astăzi liniştit, 
dând sunet blând ca de cimpoi; 

 
O, de-ar vorbi, câte ne-ar spune, 

 din anii-aceia de război?” 
(„Odă eroilor de pe Valea Oituzului”, de IPS Arhiepiscop Ioachim) 

 
 Pe valea Oituzului, cultul eroilor arde ca o flacără puternică. În memoria EROILOR NEAMULUI s-au 

ridicat, aici,  Cimitirele Eroilor din Oituz şi Poiana Sărată și Monumentul Cavaleriştilor Români.  



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

36 
 

 În fiecare an, la 15 august, odată cu sărbătoarea religioasă de Sfânta Maria, are loc una din cele mai mari şi 
mai frumoase manifestări din judeţul Bacău: „Memoria Oituzului”. Este o manifestare care are rolul de a marca 
momentul intrării României în Primul Război  Mondial (14 - 15 august 1916) şi de a aduce un omagiu eroilor 
neamului căzuţi în cele doua războaie mondiale.  Evenimentul debutează de fiecare dată la Cimitirul Eroilor din 
Oituz, în prezența oficialităților, unde se desfăşoară manifestări militare, religioase dar şi artistice, după cum 
urmează: 

 Marşul de întâmpinare si onorul muzicii militare. Imnul de Stat; 
 Cuvântul primarului comunei; 
 Imnul eroilor cu  depuneri de coroane şi jerbe de flori; 
 Ceremonial religios; 
 Alocuţiuni; 
 Program artistic omagial, susţinut de Corul Mixt Țărănesc al Căminului Cultural Oituz, sub bagheta 

profesorului Gheorghe Oprea și de grupuri de elevi din școlile comunei. 
  Ceremonialul militar şi religios de la Cimitirul Eroilor din Oituz se încheie cu defilarea gărzii de onoare în 

acompaniamentul muzicii militare. 
 După încheierea acestor momente de la Cimitirul Eroilor din Oituz, un program similar cu acesta se 

desfășoară și la Cimitirul Eroilor din Poiana Sărată. 
 Centenarul bătăliilor din Primul Război Mondial a fost marcat în zilele de 18 - 19 august 2017, la Oituz, 

unde îşi dorm somnul de veci 18613 ostaşi români căzuţi în luptele din Valea Oituzului 
 În acest an, manifestarea a avut rolul  de a marca sărbătorirea Centenarului Marii Uniri de la 1918, 

eveniment strâns legat de victoriile armatei române de la Mărăşti, Mărăşeşti şi Oituz din vara anului 1917. 
 Nu voi uita niciodată „Memoria Oituzului” şi voi merge în anii ce vor urma la această sărbătoare, pentru că 

aceasta trebuie să rămână veşnică! 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fișă pentru un posibil dicționar de personalități 
ale orașului Buhuși - Mihail Andrei 

Profesor învățământ primar Gheorghiţă Cezarina 
Şcoala Gimnazială ,,Mihail Andrei” Buhuşi 

 
,,Un dialog cu el era o încântare, o tonică digresiune din cotidian, un 

plonjon în sfera culturii, artei, literaturii, istoriei. Avea mare capacitate de asociere, 
era logic, convingător, concis și la obiect. Tip hașdeian ca erudiție și patos 
explicativ”(V. TRAIAN) 

Este vorba despre marele OM și PROFESOR, MIHAIL ANDREI. La 
1decembrie 1923 se naște în Raionul Bălți (U.R.S.S.). În anul 1930 se stabilește cu 
familia în Bacău, pe strada Tudor Vladimirescu - cartierul C.F.R. Absolvă în 1942 
Liceul Ferdinand și este trimis în Germania, la o școală de ofițeri. Pleacă pe front, 
doi ani mai târziu, de unde se întoarce cu grad de căpitan. În anul1957 absolvă 
Institutul Pedagogic ,,Maxim Gorki”, iar dupa 7 ani  termină Facultatea de Limba 
Română la București. 

A lucrat ca profesor în următoarele școli: Școala de 7 Ani Nr. 1 Bacău 
(1957 - 1959), Școala Medie ,,Letea” Bacău (1959 - 1962), Școala Medie Nr. 2 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

37 
 

Bacău (1962 - 1965), Liceul Pedagogic Bacău (1965 - 1985). A obținut toate gradele didactice. A intenționat să-și 
dea doctoratul, dar a fost respins de organele comuniste, pentru că nu era membru de partid. 

În anul 1971 publică împreună cu profesorul Iulian Ghiță „Culegere de exerciții lexicale, fonetice, 
gramaticale și stilistice”. În 1983, împreună cu același colaborator, semnează cartea intitulată „Fonetică. Lexicologie. 
Gramatică. Stil și compoziție. Exerciții.” 

În 1996 apare ediția revizuită a culegerii din 1983; numele profesorului MIHAIL ANDREI este trecut în 
chenar negru. 

Lucrarea ,,LIMBA ROMÂNĂ”, autori - Mihail Andrei, Iulian Ghiță, este apărută la Editura Didactică 
și Pedagogică, București în 1983. Aceasta își propune să îmbrățișeze întregul domeniu al limbii române 
contemporane din perspectiva nevoilor didactice ale școlii.  

Cartea poate fi un manual suplimentar, neidentificându-se cu manualele școlare sau cursurile universitare. 
Ea respectă, în general, lucrările oficiale, fundamentale, dar aduce și unele interpretări noi, în acord cu cercetările 
lingvistice recente. 

Exemplele ilustrative pentru problemele teoretice și pentru exerciții au fost alese din operele scriitorilor 
noștri clasici și contemporani, dar și din celelalte stiluri funcționale, precum și din tezaurul limbii populare, din 
imensul rezervor de zicale și proverbe românești… 

Pentru merite deosebite a obținut: Medalia Victoriei în anul 1946, Medalia Eliberării în 1949, Meritul 
Militar clasa I în anul1954, Ordinul „Steaua R.P.R.” clasa I în1955. 

În data de 3 iulie 1990 se stinge din viață și este înmormântat în Cimitirul C.F.R. din Bacău. 
Înainte de a ne părăsi, și-a dorit ca volumele din impresionanta dumnealui bibliotecă să fie transformate în 

daruri, dorință împlinită prin bunătatea omului ce i-a fost alături, doamna ingineră Valerica Andrei. 
Au fost astfel donate: 5000 de volume Liceului „Vasile Alecsandri” din Bacău,  500 de volume Liceului 

Pedagogic din Bacău, 150 de volume Școlii Nr. 1 Buhuși, 1200 de volume unor școli din Basarabia. 
Alte cărți au fost oferite celor ce l-au cunoscut, spre aducere-aminte. 
A lăsat în sufletele multora imaginea unui om care nu s-a oprit niciodată din învățat și care a dăruit cu 

mărinimie din tot ce știa și era. 
Am înţeles că Mihail Andrei era un specialist exigent,pentru care nevoia de a şti era o sete mereu nepotolită. 

Părea a-şi fi clădit o casă din cărţi. Nu-i plăcea nici să vorbească şi nici să se vorbească despre sine. Din ceea ce 
agonisise, era însă bucuros să impartă, fie de la catedră, fie acasă unde împrumuta cărţi doritorilor, nu însă înainte de 
a-i cântări, pentru a vedea dacă aceştia intuiesc măcar valoarea lucrurilor pe care aveau să le primească.  

De atunci, în fiecare an, toamna, la Sfinţii Mihail şi Gavril, toată şcoala este în sărbătoare. Ne adunăm 
emoţionaţi în holul mare unde stăm asemenea unor şcolari intimidaţi de personalitatea profesorului care urmează să 
sosească.Acesta ,,soseşte” şi stă o vreme cu noi prin intermediul celor care l-au cunoscut şi ale căror amintiri încep să 
se cearnă tremurat din suflete, încăpând greu în cuvinte. 

Peste toţi şi peste toate pluteşte în fiecare an, pe 8 noiembrie, imaginea impresionantă a unui om integru care 
a strâns o viaţă averi de cuvinte, de suflet şi omenie. 

Școala care îi poartă numele, trecută binişor de 50 de ani îşi deapănă an de an amintirile, prin cei care îşi 
leagă viaţa de ea, pe data de 8 noiembrie. Ne simţim copleşiţi de dărnicia timpului ce şi-a încetinit pasul atât cât să 
putem noi să ne privim în suflet şi să punem speranţelor noastre numele de OM. 

La ferestrelor claselor primitoare, încărcate de miresmele dulci – amărui ale gutuilor, apar chipuri bucălate 
şi vesele de copii care ne fac să uităm de toate greutăţile vieţii şi să ne îndeplinim cu succes meseria de dascăl. 

 

 
 

 
 

 
 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

38 
 

Mihail Văgăonescu, ințiatorul Cimitirelor Eroilor din Bacău 
Profesor învățământ primar Grozavu Elena 

Școala Gimnazială „George Bacovia” Bacău 
 
Dintre miile de eroi pe care Bacăul i-a dat țării, s-a făcut remarcat chipul lui Mihail Văgăonescu, care a 

luptat cu neștirbit curaj în prima linie, fiind grav rănit. A supraviețuit, contribuind ulterior activ la dezvoltarea țării și 
a urbei băcăuane ca avocat, om politic, primar al orașului și devotat păstrător al memoriei camarazilor căzuți.  

Erou distins pe câmpurilede bătălie ale campaniilor din anii 1916 - 1917, Mihail Văgăonescu, a devenit apoi 
președinte al Societății Mutilaților de Război din România, El este cel care a amenajat două cimitire ale eroilor din 
Primul Război Mondial în orașul Bacău, dar și alte puncte importante ale municipiului, precum stadionul, Parcul 
Gherăiești și hala centrală.  

Cimitirul Eroilor din Municipiul Bacău are o suprafaţă de peste 2 hectare, şi este cel mai mare de acest gen 
din ţarã, adăpostind în 219 gropi comune, osemintele a 5513 ostaşi români, a aproximativ 5000 ostaşi ruşi şi a 117 
militari germani. În centrul complexului se află o capelă comemorativă realizată în 1933 de Primăria Bacău. 

Din memoriile sale „Viața în război: însemnări zilnice de pe front 1916 - 1918 cu nume proprii și localități 
din lungul și latul țărei” s-a constatat că a fost un martor valoros al evenimentelor evocate. Faptele sale de arme din 
timpul apărării defileului Bicazului, când a condus contraatacul de pe muntele Chipcheș (7 octombrie 1916) i-au 
adus conferirea Ordinului Militar „Mihai Viteazul” clasa a III-a (prin Înalt Decret Regal din 19 martie 1918).  

În Arhivele Naționale Prahova (Fond Primăria orașului Bușteni, dosar 13/1919, f.275) s-a găsit o Scrisoare 
adresată de avocatul Mihail I. Văgăonescu din Bacău Comitetului Monumentului din Bușteni prin care solicita ca o 
delegație să depună o coroană de flori la mormântul eroului caporal Mușat situat în satul Bahna, comuna Bogdănești, 
jud. Bacău. 

„Bacău, 11 septembrie 1928, Comitet al monumentului din Bușteni, jud. Prahova, 
Luând cunoștință de inaugurarea frumosului monument din pitoreasca Dv. localitate și felicitându-vă cordial 

pentru frumoasa idee ce ați avut de a simboliza și acolo pe legendarul grănicer Mușat, îmi permit a vă aduce la 
cunoștință următoarea știre, care poate fi de prisos pentru unii și anume: Osămintele grănicerului Mușat însemnate 
printr-o modestă cruce se găsesc pe fostul front al Oituzului și anume pe teritoriul satului Bahna din comuna 
Bogdănești, jud. Bacău unde ar fi nimerit cred – să i se așeze o coroană de admiratorii săi din Bușteni și ocaziunea ar 
fi binevenită la 23 septembrie curent când se inaugurează marele monument de la Târgu-Ocna, Măgura și când cred 
că se va face un pelerinaj la mormântul acestui brav între bravi. 

Cu toată stima, 
Văgăonescu , maior invalid de război cavaler al Ordinului Mihai Viteazul Președinte al Soc. Invalizii de 

război și al Soc. Cultul Patriei.” 
 

   În anul 1926 Mihail I. Văgăonescu a publicat volumul Viaţa în război. Însemnări zilnice de pe front. 
1916-1918. Din aceste cuvântări, sunt de reţinut câteva pasaje. Astfel, I. Zelea Codreanu respinge alegaţiile unor 
ieşeni ce-şi exprimaseră nemulţumirea faţă de refugiaţi şi voiau să-i vadă mai repede plecaţi, dar totodată şi poziţiile 
de felul celei a lui D.D. Patraşcanu. „Ştiu sigur – spune el – că sufletul acelor români de acolo [din teritoriul ocupat] 
mereu era îndreptat aici, unde fâlfâia steagul libertăţii româneşti. Şi noi, aici, în Moldova, tot mai bine ne-am simţit 
sub umbrirea steagului slobod pe pământul României libere şi totdeauna eram gata să zicem: cât mai mulţi, fraţilor, 
veniţi să împărtăşiţi sărăcia noastră. Oricât de săraci, de necăjiţi, numai să fim liberi, sub steagul românesc şi sub 
ocrotirea oştirii româneşti”. Şi Mihail Văgăunescu combate, nu chiar direct, dar destul de limpede, teza orientării 
greşite în momentul intrării în război. „Ştiţi cu toţii – perorează el – că după 1877, fiecare am învăţat în şcoală despre 
Ardeal, despre Basarabia, despre Bucovina, despre toate ţinuturile care erau locuite de români şi de atunci, de la 
1877, nu există cred român care să nu spună că a cântat „Deşteaptă-te române!”, care să nu fi auzit pe stradă 
trompetele sau soldaţii şi în cele din urmă „La arme” şi nu v-a tresărit inima şi nu v-a durut, că nu sunteţi odată sub 
arme. Şi atunci când, de la 1877, aceasta este educaţiunea care am primit-o noi toţi, rezultat al războiului pentru 
faptele de bravură este educaţiunea care am avut-o, efectul politicei, această educaţiune priveşte partidele care s-au 
succedat până acum la cârma ţării…” Acelaşi vorbitor, releva greşelile şi vinovăţia liberalilor, cărora li se datorează 
nepregătirea armatei (de la lipsa mitralierelor până la aceea a încălţămintei şi a hranei ostaşilor), în paralel cu 
vinovăţia conservatorilor, dintre care „unii au rămas în Bucureşti de vorbă cu duşmanul, pentru că au zis acestea sunt 
motive politice, parcă în materie de doliu naţional, când ţara e în prăpastie, îţi mai poţi închipui altă politică decât 
aceea să urmezi drapelul ţării!” În sfârşit, nu se sfia să afirme cu voce tare ceea ce, probabil, gândeau mult mai mulţi: 
„Partida războiului nu este închisă, tratatul de pace dureros, aşa cum se face, cred că, dacă Dumnezeu ne ajută, va fi 
spre salvarea noastră, căci acest tratat umilitor va fi citit în ultimele tranşee de pe frontul occidental, care, la vederea 
nedreptăţii ce ni se face, va avea consecinţa că şi ultimul soldat de acolo să nu dorească niciodată să rămână în 
puterea duşmanilor.”  

Deși a fost autor al unui jurnal de război, inițiator al cimitirelor eroilor din oraș și al multor altor fapte, care 
ar fi trebuit să îl facă una dintre cele mai prețuite figuri ale istoriei interbelice locale, acest român a căzut aproape cu 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

39 
 

totul în uitare, sub apăsarea negurii comuniste și a straturilor groase de dezinteres din perioada ce a urmat. Alături de 
el, alte asemenea chipuri stau ascunse în pagini prea puțin cunoscute de publicul larg.  
Bibliografie:  
http://exprescultural.ro/wp-content/uploads/2018/06/Expres-cultural-nr.-18.pdf; 
https://gazetaph.ro/monumentul-din-busteni-simbol-al-eroismului-ostasului-roman-din-primul-razboi-mondial/; 
http://wikimapia.org/27003317/ro/Cimitirul-Eroilor; 
https://gazetaph.ro/monumentul-din-busteni-simbol-al-eroismului-ostasului-roman-din-primul-razboi-mondial/. 

 
 

Unirea din 1918: Bacău - Blaj, un zbor istoric, un pilot uitat 
Prof. înv. primar Ignat Maria-Daniela 

Școala Gimnazială „Alexandru cel Bun” Bacău 
 

 La 23 noiembrie 1918, de pe un aerodrom din Bacău decola un avion, pilotat de locotenent aviator Vasile 
Niculescu şi căpitanul Victor Precup. Avionul ducea românilor adunați pe Campia Libertății de la Blaj mesajul 
moldovenilor de pe ambele maluri ale Prutului referitor la unire. Peste ani, zborul a fost numit „zborul Marii Uniri”. 
Numai că, în ciuda faptului că mesajul adus de la Bacău a contribuit decisiv la convocarea Marii Adunări Naționale 
de la Alba Iulia, de pe 1 decembrie 1918, pilotul Vasile Niculescu va rămâne un anonim, țara neștiind să-l 
răsplătească. 

 Din cauza iernii aspre și a zăpezii abundente, legăturile dintre Consiliul Național Român Central și 
Guvernul României de la Iași nu se puteau menține decât pe calea aerului. Pentru a transporta de urgență documente 
deosebit de importante la Blaj, Marele Cartier General Român a ordonat trimiterea unui avion. Un număr important 
de aviatori s-au oferit să îndeplinească această misiune. A fost ales locotenentul Vasile Niculescu, întrucât cunoștea 
traseul de zbor. În campania din vara anului 1917 trecuse cu avionul Carpații și lansase manifeste în Transilvania. 

 Avionul Farman 40 nr. 3 240 a trecut munții la 2 600 m, echipajul având fețele protejate cu un strat gros de 
parafină, pentru a rezista la o temperatura de -40 grade C. Carlinga era deschisă, iar cei doi ofițeri nu dispuneau nici 
de parașute și nici de armament. La bord se afla un sac cu manifeste și o geantă militară sigilată. Manifestele urma să 
fie lansate din avion deasupra Blajului și a altor așezări transilvănene. Geanta sigilată conținea trei documente 
extrem de importante (printre care și scrisoarea primului ministru Ion I. C. Brătianu către Consiliul National Român 
Central). 

O datorie 
 Zborul s-a desfășurat în condiții normale și echipajul Niculescu-Precup a aterizat în apropierea Câmpiei 

Libertății din Blaj. Avionul românesc a fost înconjurat de numeroși oameni veniți în fugă să-i primească pe cei doi 
zburători. Elevul sergent Eugen Radeș, unul din cei care au asigurat paza avionului pilotat de locotenentul Vasile 
Niculescu, povestea: „În întâmpinarea celor doi aviatori au sosit dr. Victor Macovei și Gavrilă Precup de la 
Mitropolie, care prin cuvinte întrerupte de emoția și de strigătele «Să trăiască!» ale mulțimii, aceștia i-au asigurat pe 
oaspeți că sunt la adăpost… între timp, sosește și dl. căpitan Virgil Pop și la întrebarea locotenentului pilot Vasile 
Niculescu cum rămâne cu avionul, dl. căpitan Pop îi spune că va asigura paza avionului punând o gardă puternică 
întărită cu o mitralieră, iar echipajul să meargă la Palatul Mitropolitan. Capitanul Virgil Pop a desemnat opt soldați 
din Garda Națională, care, împreună cu sergentul Sandu, au venit cu mitraliera pentru paza avionului. Căpitanul 
Virgil Pop ne-a atras atenția să nu lăsăm pe nimeni să se apropie de avion și a dat ordin să ni se aducă de mâncare și 
lemne pentru foc, deoarece stăteam în frig, în aer liber, pe un ger cumplit de -30 grade C. Ni s-au trimis de la 
Mitropolie lemne, mâncare și zece litri de vin. Dupa ce am curățat locul de zăpadă din jurul avionului, am făcut focul 
și garda se schimba din oră în oră”. La ora 18,00 s-a ținut ședința festivă în localul Patria. Dr. Vasile Suciu, 
președintele Consiliului Național Român din Blaj, a informat participanții despre zborul locotenentului Vasile 
Niculescu și despre conținutul documentelor transportate pe calea aerului. S-a comunicat faptul că echipajul 
Niculescu-Precup se va întoarce la Bacău pentru a transmite hotărârea românilor transilvăneni de a se uni cu țara, 
fără nicio rezervă. 

 În ședința care s-a ținut la Palatul Mitropolitan, Consiliul Național Român a hotărât convocarea unei mari 
adunări naționale la Alba Iulia pe 1 decembrie 1918, unde se va proclama în mod oficial unirea cu România. A doua 
zi, la plecare, echipajul a fost înconjurat de sute de oameni care și-au pus iscălitura pe pânza avionului. Era mesajul 
românilor din Blaj, către Guvernul Român din Iași, prin care aceștia își puneau semnătura pe Actul Marii Uniri.  

 După ce a părăsit haina militară, Vasile Niculescu a trăit până aproape de 90 ani, practicând meseria de 
ceasornicar. […] Maiorul (r) aviator Vasile Niculescu s-a stins din viață la 24 aprilie 1981, într-un trist anonimat.  

 
 
 
 

 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

40 
 

 
O personalitate pluridimensională, Vasile Pârvan 

Profesor învățământ primar Iosub Lenuța 
Școala Gimnazială „Alexandru cel Bun” Bacău 

 
„Destinul lui Pârvan a fost, oricum, să intrige mereu. Acceptat cu entuziasm de unii, respins cu putere de 

alţii, el n-a lăsat pe nimeni impasibil şi s-a impus posterităţii ca un factor incitant, a cărui forţă de iradiere nu şi-a 
istovit încă resursele.” (academicianul Alexandru Zub) 

 
S-au împlinit anul acesta 136 de ani de la nașterea lui Vasile Pîrvan, renumit arheolog, istoric (în special al 

antichității) și filozof al istoriei. S-a născut în anul 1882, în satul Perchin, comuna Huruiești, județul Bacău într-o 
familie de oameni simpli (tatăl, Andrei Pârvan – învățător, mama, Aristița Pârvan – casnică). 

A studiat la Universitatea din București (avându-i pe profesori pe Nicolae Iorga, Ioan Bogdan și Titu 
Maiorescu) unde s-a specializat în istoria antică. Își continuă studiile în Germania unde în 1908 își obține doctoratul 
în filozofie. La vârsta de 29 de ani, în urma raportului întocmit de fostul său profesor, Ion Bogdan, este ales membru 
corespondent al Academiei Române (1911), o cinste cu care foarte puțini se pot mândri. Călătorind prin Dobrogea, 
deschide șantierul arheologic de la Ulmetum. 

Pune bazele Institutului de studii sud-est europene, dar nu asistă, la începutul lui 1914, la inaugurare pentru 
că era în călătorie în Italia. În anii 1914 – 1916 se efectuează, sub conducerea sa, săpături în Mangalia și Histria (s-au 
descoperit ruinele cetății Histria). Patriot iluminat, Vasile Pârvan, activează cu pasiune în multe domenii tangente, 
ctitorește instituții științifice și fondează publicații istorice. În 1919 este numit profesor de istorie antică a 
Universității din Cluj, rostind prelegerea inaugurală „Datoria vieții noastre”. Împreună cu Nicolae Iorga participă, ca 
delegat ales, la Uniunea Academică Internațională (1920). Tot acum e numit director al Școlii Române din Roma, 
apoi ales pentru un an (1921 – 1922) vicepreședinte al Academiei Române și reales pentru anul următor. Participă la 
congrese științifice, continuă săpăturile arheologice pe șantierele deschise, ține conferințe, călătorește în străinătate, 
publică volume, este ales secretar al Clubului poeților, eseiștilor și nuveliștilor în 1923, ține prelegeri la Londra, 
Cambridge, Paris și cursuri universitare la București. 

Pasionat de munca lui pe șantier, Vasile Pârvan ignoră apendicita de care suferea. Ajunge într-un final pe 
masa de operație, însă este mult prea târziu pentru a-i salva viața. a avut o moarte extrem de regretabilă și regretată, 
firul vieții sale fiind brusc întrerupt, la 26 ianuarie 1927, la doar 45 de ani, în plină putere creatoare, într-un sanatoriu 
din București. 

În 1902 scrie, la îndemnul lui Ion Bogdan, în „Convorbiri literare”, articole cu caracter istorico-cultural, 
după care se orientează spre o publicistică istorică în revistele „Luceafărul”, „Tribuna poporului”, „Sămănătorul”, 
„Viața românească”, „Gazeta generală a învățământului”, „Junimea literară”, „Transilvania”. 

Face parte din redacția „Luceafărul” (1903) și scoate, în colaborare cu V. Arion și G. Bogdan – Duică, 
revista „Românismului” (1913). 

Cunoscător al limbilor clasice (greacă, latină), Vasile Pârvan scrie curent în limbile franceză, germană, 
engleză și italiană. 

Vasile Pârvan a lăsat în urma sa un număr mare de proiecte, de lucrări istoriografice și culturale. 
În domeniul istoriei, Vasile Pârvan lasă o operă de vastă erudiție în care valorifică temele substratului în 

„Getica”, sinteză istorico-culturală a poporului român ce relevă rolul politic și cultural, civilizația și istoria geto-
dacilor, locul și rolul lor în spațiul carpato-danubiano-pontic, realizare monumentală a culturii române, și 
neterminata „Dacia”. Întreaga demonstrație istorică pleacă de la ideea fundamentală a naturii obiectului istoriei, care 
este cultura: acolo începe cultura (reformatoare în planul uman, integrat mediului natural cosmic), acolo începe 
istoria. 

Chiar dacă unii români (pentru anumite motive) nu îi cunosc opera istorică, ar merita să fie cunoscută opera 
sa de filozofie a istoriei ce ne lasă să întrezărim o personalitate de un înalt umanism, un creștin și un român adevărat. 
Fiind un gânditor „idealist” nu i s-a recunoscut pe deplin meritele sale „în anii puterii populare”. Vasile Pârvan a fost 
un academician riguros ce punea accent pe metodă și detaliu, cu o intuiție extraordinară, un gânditor profund și 
foarte modest. Dacă nu pentru „Getica”, ar trebui să ni-l amintim ca pe un apostol al neamului; aceasta că Pârvan 
este mereu „contemporan”. 

Cărțile lui Vasile Pârvan au avut o influență benefică asupra cercetării istorice românești și au trezit 
interesul multor tineri care i-au devenit discipoli, nu numai prin erudiția și bogăția informației inedite pe care o 
aduceau la lumina zilei, ci și prin metoda critică riguroasă de interpretare a faptelor, prin concepția idealistă asupra 
istoriei: „Deosebirea esențială între istorie și celelalte atitudini creatoare ale omului – spunea el, în 1919 – stă în 
însuși izvorul de inspirație și materialul de prelucrare al ei. În vreme ce pentru artă ori știință natura e obiectul și 
ținta supremă a prelucrării creatoare, pentru istorie cultura e singurul obiect posibil. Căci numai unde începe cultura, 
adică manifestarea reformatoare umană în mediul natural cosmic, numai acolo începe istoria.” 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

41 
 

Din 1999, statuia lui Vasile Pârvan (realizată de Alex. Gheorghiță) străjuiește clădirea Muzeului de Istorie 
„Iulian Antonescu” din Bacău care, printre numeroasele sale activități științifice, organizează anual Simpozionul 
Național „Vasile Pârvan”. 
Bibliografie: 
Eugen Budău, Bacăul literar, Editura Universitas XXI, 2004, pp. 144 – 149; 
Alexandru Barnea, Întâlnire cu Vasile Pârvan, în Ziarul financiar; 
Gheorghe Bogdan, O reamintire și un îndemn, în revista Atheneum. 

 
 

100 de ani de educație românească - retrospectivă 
Profesor învățământ primar Istrate-Ștefănescu Adriana 

Colegiul Național „Ferdinand I” Bacău 
 

Educația între 1918 - 1944 
Două probleme trebuiau să fie depășite după Unirea din 1918 - în primul rând, integrarea a nu mai puțin de 

patru sisteme de învățământ diferite datorită unirii a celor patru provinciii storice Bucovina, Transilvania și 
Basarabia, și în al doilea rând, nevoia de industrializare și modernizare pe care societatea o întâmpină. 

Ministrul Constantin Angelescu a avut un rol esențial în modelarea sistemului de învățământ din România. 
Modelul lui Spiru Haret a fost păstrat, iar modelele sistemelor austriac și maghiar răspândite în Transilvania și 
Bucovina au fost eliminate.  

Până în 1941, au existat diferențe între tipul de educație primită de către copii de vârstă școlară în zonele 
rurale și urbane - fiecare au fost adaptate la nevoia de forță de muncă din zona respectivă. Diferențele puteau fi foarte 
mari, elevii din școlile rurale care se transferau în școlile urbane trebuiau să repete anumiți ani, pentru a se putea 
adapta sistemului educativ. Liceele de asemenea, au fost modernizate - învățământul clasic a fost simplificat într-o 
măsură (limbile moderne și limbile clasice au fost comasate în ceea ce a devenit programa de studii sociale), iar 
învățământul tehnic s-a îmbunătățit semnificativ pentru a furniza tehnicieni și muncitori pentru fabricile care au fost 
construite în toată țara. 

Dictatura legionar-fascistă și al doilea război mondial au marcat sistemul educațional, mulți profesori 
universitari fiind uciși sau forțați să se pensioneze. Cu toate acestea, ocupația sovietică, a schimbat fundamental 
sistemul de învățământ românesc, rotind-o de la un sistem liberal, de inspirație franceză, la un sistem educațional de 
tip stalinist. 

Educația între 1945 - 1990 
Această perioadă poate fi împărțită în trei perioade mai mici, bazate pe cele trei reforme ale învățământului.  
a. prima dintre ele a fost reforma din 1948 - 1949, care în esență a instalat un sistem copie a sistemului 
educațional din URSS 
b.  cea de-a doua a fost de reforma din 1958, care a liberalizat mai multe segmente ale sistemului de 
învățământ, precum  
c.  cea de-a treia din 1972, care din nou restricționa sistemul și readucea ideologia național-stalinistă în 
sistemul educațional. Această reformă urma modelul schimbărilor din societatea românească, după vizita lui Nicolae 
Ceaușescu din China și Coreea de Nord. 

Prin decretul nr. 175 din 3 august 1948, în școlile din România a fost impus sistemul manualului unic.  
Sarcina întocmirii cărților de școală nu a revenit însă Ministerului Învățământului, ci Comisiei de 

Învățământ a Direcției de Agitație și Propagandă a Comitetului Central al P.M.R., condusă de Mihail Roller, care a 
elaborat manualele pentru ciclul elementar, cu durata de șapte ani. În prima fază, acestea au fost traduceri ale 
manualelor sovietice. Ulterior, s-a trecut la întocmirea lor în țară, păstrând spiritul celor dintâi.[  

În perioada 1949 - 1958 întregul sistem educațional a fost sub controlul Partidului Comunist Român, 
sprijinit de Uniunea Sovietică. Educația a fost considerată de către guvernul comunist, ca un instrument important de 
a controla oamenii și de a crea „omul nou”.  

Reformele din 1949 au fost esențiale în distrugerea sistemului vechi și crearea unei noi versiuni. În primul 
rând, un număr mare de educatori și profesori au fost arestați sau uciși, iar cei mai puțini calificați, dar cadre 
ascultătoare de partid le-au luat locul.  

Clasică divizare între liceele tehnice, clasice și școlile profesionale au fost eliminate complet - școlile au fost 
segmentate pe trei niveluri (grupuri școlare, școli și universități de mijloc), care ofereau o educație identice la toată 
lumea.  

Cele mai multe universități au fost retrogradate la nivelul de institute tehnice.  
Toate școlile private și religioase au fost închise și au fost preluate de către stat (care le-au limitat sever). 

Noi materii au fost introduse - rusa a devenit obligatorie la toate nivelurile, iar franceza a fost eliminată. Ateismul 
științific a luat locul religiei, iar materia despre studiul sovietic a devenit foarte răspândită. Cele mai multe științe 
sociale au fost suprimate complet, sau comasate - sociologia a fost aproape interzisă, psihologia, dreptul și filozofia 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

42 
 

au fost reformate pe baza dogmei staliniste. Cenzura a devenit foarte răspândită - mulți autori clasici fiind interziși 
pe loc, iar proletariatul și realismul socialist au devenit normă în artă, știință și educație.         

Școala obligatorie a crescut la 7 ani. Partidul Comunist Român s-a implicat în procesul educațional prin 
crearea de organizații în interiorul școlilor (ca de exemplu Pionierii și Uniunea de Muncă pentru Tineret). Cu toate 
acestea, au existat unele realizări - unul, tipic pentru regimurile totalitare, alfabetizarea în masă, fiind realizate 
campanii de educație pentru adulți (alfabetizarea a sărit la peste 90% în această perioadă) precum și apariția 
(reintroducerea) educației în limbile minorităților (în special în limba maghiară). În ultimi ani ai comunismului, s-a 
introdus sistemul de treapta, între clasele a X-a și a XI-a, treapta care reprezenta un examen la materiile de bază din 
clasele a IX-a și a X-a. Odată cu aceasta treaptă, s-a introdus și obligativitatea celor 12 clase, obligativitate care a 
fost anulată odată cu revoluția din 1989. 

Educația după 1990 
Încă de la revoluția din 1989, sistemul de învățământ românesc a fost într-un continuu proces de 

reorganizare care a fost atât lăudat cât și criticat. În conformitate cu legea Legea Educației Naționale nr.1/2011, 
sistemul educativ românesc este reglementat de către Ministerul Educației, Cercetării și Inovării (MECI). 

Fiecare nivel are propria sa formă de organizare și este subiectul legislației în vigoare. Grădinița este 
opțională între 3 și 6 ani. Școlarizarea începe la vârsta de 6 ani, cu clasa pregătitoare și este obligatorie până în clasa 
a X-a (de obicei, care corespunde cu vârsta de 16 sau 17).  

Învățământul primar și secundar este împărțit în 12 sau 13 clase. Învățământul superior se conformează 
legislației europene privitoare la învățământul superior.  

Sistemul oferă următoarele diplome: de absolvire (absolvirea școlii generale, fără examen), Bacalaureat 
(absolvirea liceului, după examenul de Bacalaureat), licență (absolvirea a Universității, după un examen și/sau 
predarea tezei de licență), Master (predarea dizertației și, în unele cazuri, susținerea unui examen), Doctorat (doctor, 
în urma predării unei teze).  

Primii cinci ani sunt predați de către un singur profesor (învățător), pentru majoritatea elevilor. Alte cadre 
didactice sunt folosite numai pentru câteva discipline de specialitate (de limbi Străine, informatică, etc.). Cursurile 
sunt reconfigurate la sfârșitul clasei a parta. 

Începând cu clasa a V-a, elevii au profesori diferiți și specializați pentru fiecare materie. În plus, fiecare 
clasă are un profesor desemnat pentru a fi îndrumătorul clasei (diriginte). Studiile liceale sunt de patru ani, doi 
obligatorii (a IX-a și a X-a ), doi neobligatorii (a XI-a și a XII-a). Nu există examene între clasa a X-a și a XI-a. 

Sistemul național de învățământ superior este structurat pe trei niveluri de studii universitare: studii 
universitare de licență, de masterat și doctorat.  
Bibliografie: 
Gidó, Attila (2011). School Market and the Educational Institutions in Transylvania, Partium and Banat between 
1919 and 1948. Working Paper, nr. 39, Institutul pentru Studierea Problemelor Minorităților Naționale, Cluj-Napoca. 
[2]; 
Høivik, Tord (1974). Dezvoltarea României: Grup de Studiu, Journal of Peace Research, Vol. 11, Nr. 4. (1974), pp. 
281-296. Disponibil la:[3]; 
Korka M. (2000). Strategia de acțiune în cadrul reformei în educația din România, Paideia,București; 
Marga, A. (1998). Reforma educației în 1999, Agenția Națională Socrates, Alternativ, București; 
Marga, A. (2000). Educația în Tranziție, Programul Universitar Phare, Paideia, București; 
Ministerul Educației, Cercetării și Inovării – www.edu.ro; 
Nicolescu, L. (2001). Contribuția educației pentru o tranziție spre o economie de piață: Cazul român. în ed. Kari; 
Novak, C., Jigau M., Brancoveanu R., Iosifescu, S și Badescu M. (1998). Cartea albă a educației din România; 
Ministerul Educației, București. OECD, (2000). Review-uri pe politicile naționale pentru educație, România; 
Claus Offe (1997). Tipuri de tranziție. Europa de Est și experiența est-germană, Cambridge: MIT Press; 
Pascu, Ștefan, coordonator, Istoria învățământului din România, București, 1983. 
 
 

Ștefan cel Mare 
Profesor învățământ primar Leureanu Adina 

Școala Gimnazială ,,Alexandru cel Bun” Bacău  
 

Ștefan al III-lea (n. 1438 - 1439, Borzești - d. 2 iulie 1504, Suceava), supranumit Ștefan cel Mare sau, 
după canonizarea sa de către Biserica Ortodoxă Română, Ștefan cel Mare și Sfânt, a fost domnul Moldovei între 
anii 1457 și 1504. A fost fiul lui Bogdan al II-lea, domnind timp de 47 de ani, cea mai lungă domnie din epoca 
medievală din Țările Române. Ștefan cel Mare este considerat o personalitate marcantă a istoriei României, 
înzestrată cu mari calități de om de stat, diplomat și conducător militar. Aceste calități i-au permis să treacă cu bine 
peste momentele de criză majoră, generate fie de intervențiile militare ale statelor vecine fie de încercări, din interior 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

43 
 

sau sprijinite din exteriorul țării, de îndepărtare a sa de la domnie. În timpul domniei sale Moldova atinge apogeul 
dezvoltării sale statale, cunoscând o perioadă îndelungată de stabilitate internă, prosperitate economică și liniște 
socială.  

Pe plan intern și-a bazat regimul pe o nouă clasă conducătoare formată din oameni proveniți preponderent 
din mica boierime, ridicați la demnități pe baza meritelor militare, loialității față de domn sau a înrudirii apropiate cu 
acesta. De asemenea a sprijinit foarte mult dezvoltarea răzeșimii prin împroprietăriri colective ale obștilor de răzeși, 
în special în urma războaielor și bătăliilor purtate, fapt care i-a asigurat loialitatea acestei clase, liniștea socială în țară 
și forța umană pentru a avea o armată de masă -„oastea cea mare”.  

Pe plan extern a reușit să ducă o politică realistă având două mari linii directoare: impunerea sau susținerea 
unor conducători favorabili în țările vecine mici – Țara Românească și Hanatul Crimeii – și o politică de alianțe care 
să nu permită nici uneia din marile țări vecine – Imperiul Otoman, Regatul Poloniei și Regatul Ungariei să obțină o 
poziție hegemonică față de Moldova. A încercat, fără succes, realizarea unui sistem de alianțe internaționale 
împotriva turcilor, trimițând soli la Papa de la Roma, Veneția, Ungaria, Polonia, Cehia și Persia.  

În plan militar a urmărit două direcții majore de acțiune. Prima a fost crearea unui sistem de fortificații 
permanent la granițele țării - în timpul său construindu-se sau dezvoltându-se rețeaua de cetăți ce cuprindea cetățile 
de la Suceava, Neamț, Crăciuna, Chilia, Cetatea Albă, Tighina, Orhei, Lăpușna și Hotin. Cea de-a doua direcție 
majoră a fost crearea unei armate moderne cu o componentă permanentă, profesionistă și semiprofesionistă și o 
componentă de masă, formată din corpuri de răzeși înarmați, mobilizați în cazul marilor campanii militare.  

Pe parcursul domniei a dus peste 40 de războie sau bătălii, marea lor majoritate victorioase, cele mai 
semnificative fiind victoria de la Baia asupra lui Matei Corvin în 1467, victoria de la Lipnic împotriva tătarilor, în 
1469 sau victoria de la Bătălia de la Codrii Cosminului asupra regelui Poloniei Ioan Albert, în 1497. Cel mai mare 
succes militar l-a reprezentat victoria zdrobitoare din Bătălia de la Vaslui împotriva unei puternice armate otomane 
conduse de Soliman-Pașa - beilerbeiul Rumeliei, la 10 ianuarie 1475. În urma pierderii acestei bătălii, În anul 
următor sultanul Mehmed al II-lea va conduce în persoană o expediție în Moldova încheiată cu înfrângerea armatei 
Moldovei, în bătălia de la Valea Albă-Războieni.  

După 1476, Ștefan a fost nevoit să acepte suzeranitatea Imperiului Otoman, dar a obținut obținând condiții 
foarte bune pentru Moldova. În schimbul unui tribut anual modic, țara își conserva intacte instituțiile și autonomia 
politică internă.  

A fost căsătorit de trei ori, cu Evdochia - fiica marelui cneaz de Kiev, Maria din Mangop - din familia 
imperială bizantină și Maria Voichița - fiica lui Radu cel Frumos, căsătorii în care s-au născut șapte copii. Începând 
cu 1497 l-a asociat la domnie pe fiul său Bogdan al III-lea, care-i va succede la tron. A murit la 2 iulie 1504 fiind 
înmormântat la Mănăstirea Putna.  

Ștefan cel Mare a fost un mare sprijinitor al culturii și al bisericii, ctitorind un număr mare de mănăstiri și 
biserici atât în Moldova, cât și în Țara Românească, Transilvania sau la Muntele Athos. Pentru aceste merite a fost 
canonizat de Biserica Ortodoxă Română, cu numele de Ștefan cel Mare și Sfânt, la 20 iunie 1992.  
Bibliografie: 
Giurescu, Constantin C.; Giurescu, Dinu C., Istoria Românilor. Volumul II (1352 - 1606), Editura Ștințifică și 
Enciclopedică, București, 1976; 
Papacostea, Șerban, Ștefan cel Mare domn al Moldovei (1457 - 1504), Editura Enciclopedică, București, 1990; 
Eșanu, Valentina, Marii demnitari ai Țării Moldovei în domnia lui Ștefan cel Mare (1457 - 1504), Academia de 
Științe a Moldovei, Institutul de Istorie, Chișinău, 2015. 
 
 

Vasile Th. Cancicov, martor al unor momente istorice 
Profesor învățământ primar Măgirescu Ionela 

Școala Gimnazială „Miron Costin” Bacău 
 

Dar cine a fost Vasile Th. Cancicov? 
Vasile Th. Cancicov, memorialist și om politic din perioada interbelică, s-a născut la Bacău (16 octombrie 

1873) și a fost al doilea copil din cei șase ai familiei. 
După studii primare la Bacău și Iași, Vasile Cancicov se înscrie în 1892 la Facultatea de Drept a 

Universității București. S-a implicat activ în mișcările studențești de protest din vara anului 1894, declanșate de 
procesul intentat, la Cluj, liderilor mișcării memorandiste a românilor transilvăneni. În 1896 obține diploma de 
licențiat în drept și se înscrie în Baroul București. 

Activează în cadrul Ligii pentru Unitatea Culturală a tuturor Românilor. Intră în politică și se înscrie 
în Partidul Conservator în 1898  .Un an mai târziu, la nici 26 de ani împliniți, este ales, în deputat de Bacău. În 
alegerile din februarie 1905 obține un nou mandat de deputat. În 1908 părăsește rândurile Partidului Conservator și 
decide să-l urmeze pe Take Ionescu în nou creatul Partid Conservator-Democrat. În această perioadă devine director 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

44 
 

al cotidianului Ordinea, „organ conservator-democrat”. În noiembrie 1912 obține un al treilea (ultimul) mandat de 
deputat. În 1914 se retrage de pe scena politică și, până la sfârșitul vieții, se va ocupa, cu destul succes, doar cu 
avocatura. Unele dintre pledoariile sale sunt publicate sub forma câtorva broșuri, apărute între 1915 și 1928. 

Deși activitatea sa nu este la fel de cunoscută ca a fratelui să mai mic, omul politic liberal Mircea Th. 
Cancicov (în mai multe rânduri ministru la sfârșitul anilor 1930), ne atrage atenția prin prezentarea stării de spirit a 
populației și a acțiunilor desfășurate de armatele române la începutul campaniei din 1916. În documentele acelor 
vremuri, Vasile Cancicov afirma că „Soldaţii sunt entuziasmaţi, îmbrăcaţi în flori, cântă în cor, împreună cu publicul 
de pe peron „La arme!”.  

După ce România intră în Primul Război Mondial de parte Aliaților, decide să rămână în București, aflat sub 
ocupația Puterilor Centrale. Din cauza trecutului său politic, este reținut și privat de libertate timp de 20 de luni. 
Jurnalul ținut în toată această perioadă va fi publicat în 1921, sub titlul „Impresiuni și păreri personale din timpul 
războiului României”; „Ce film de cinematograf am trăit în aceşti doi ani de zile! Cu câte lacrimi amare am asistat 
la desfăşurarea lui, cu ce frecături de nervi, cu ce deznădejde uneori, cu ce nădejde înspre sfârşit! Numai doi ani, 
zicem azi; o eternitate, credeam atunci. Doi ani, din ruină şi cenuşă – România Mare! Şi ce mărire nevisată şi 
nebănuită!” 

,,Deseori citate, însă niciodată reeditate, Impresiunile şi părerile personale ale lui Vasile Th. Cancicov au 
reprezentat, până astăzi, mai degrabă o raritate bibliografică. Spre deosebire de alte însemnări asemănătoare,  acestea 
au  reuşit să treacă testul timpului. Nu doar prin dimensiunile sale impresionante, ci mai ales prin calitatea 
informaţiilor conţinute, jurnalul lui Cancicov ne dezvăluie felul în care a luat naştere România Mare. Totul este 
relatat cu francheţe, fără cosmetizări, cu adevăruri dureroase şi rostite  până la capăt.” (Daniel Cain) 

A fost decorat atât de regele Carol I, cu Ordinul Coroana României, în grad de comandor (1913), cât și de 
regele Ferdinand, cu Ordinul Steaua României, în grad de ofițer (1921). S-a stins din viață la 27 mai 1931, la 
București. 

 
Bibliografie: 
- www.humanitas.ro; 
- www. wikipedia.ro. 

 
 

Zborul uitat: Bacău – Blaj - Bacău 
Profesor învățământ primar Mareș Alina 

 Şcoala Gimnazială Nr.10 Bacău 
 
Marea Unire de la Alba Iulia din 1918 reprezintă, pentru istoria noastră naţională, cel mai important 

eveniment şi semnifică împlinirea idealului românesc de a trăi liber într-un singur stat naţional unitar. Acest 
desiderat al românilor  a fost împlinit în urma participării României la primul război mondial, participare care a avut 
tot sprijinul opiniei publice româneşti. 

România întregită s-a realizat ca urmare a voinţei populare din Transilvania, Banat, Bucovina şi Basarabia. 
Aceasta cu atât mai mult cu cât aceste provincii româneşti se aflau în stăpânirea a două imperii (austro-ungar şi 
rusesc) din care unul era aliat al României în război, iar celălalt inamic. 

În sprijinul Marii Uniri de la 1 decembrie 1918, Aeronautica română a executat mai multe misiuni de mare 
importanţă. Misiunea cea mai măreaţă a fost realizată  în dupa-amiaza zilei de 23 noiembrie 1918, când de pe 
aerodromul din Bacău, a decolat un avion condus de echipajul V. Niculescu – V. Precup. Locotenentul aviator Vasile 
Niculescu şi căpitanul Victor Precup au efectuat un zbor de o însemnătate uriașă, pentru România. Deși vremea era 
extrem de geroasă, pentru deplasarea de la Bacău la Blaj n-a fost disponibil decât un avion cu carlingă deschisă. 
Echipajul nu a beneficiat de indicații de ghidare de la sol, iar piloții s-au orientat folosind mijloacele modeste avute 
la dispoziție, în avion: o hartă militară și o busolă. Zborul s-a efectuat la doar 2600 de metri cu un avion fragil, 
Farman 40 nr. 3240. Cei doi membri ai echipajului au avut chipul protejat de un strat gros de parafină, singura 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

45 
 

soluţie pentru a supravieţui la - 40 de grade Celsius. Carlinga avionului a fost deschisă pe tot parcursul zborului, iar 
piloţii nu au avut nici paraşute, nici armament. 

Avionul a decolat de la Bacău spre Blaj, mai exact spre Câmpia Libertăţii, pentru a duce mesajul despre 
Unire al moldovenilor de pe ambele maluri ale Prutului, hotărâtor pentru convocarea Marii Adunări de la Alba Iulia, 
din 1 decembrie 1918, deoarece guvernul român, aflat la Iaşi, şi Consiliul Naţional Român Central nu puteau 
comunica decât par avion, din cauza iernii aspre.  

În avionul care a aterizat pe Câmpia Libertăţii, aducând mesaj de pace, s-au aflat un sac plin cu manifeste şi 
o geantă sigilată, în care se găsea, printre alte documente, scrisoarea primului-ministru Ion I. C. Bratianu pentru 
Consiliul Naţional Român Central.  

Cei doi au fost primiţi cu urale şi apoi au mers la Palatul Mitropolitan, iar avionul a fost păzit de opt soldaţi 
din Garda Naţională, care se schimbau din oră în oră şi se încălzeau la un foc aprins cu lemne.  

Seara a avut loc o şedinţa festivă, iar Vasile Suciu, 
preşedintele Consiliului Naţional Român din Blaj, a anunţat 
hotărârea ca echipajul Niculescu-Precup să revină la Bacău şi 
să dea vestea că românii din Transilvania se vor uni cu ţara. 
De asemenea, la Palatul Mitropolitan s-a hotărât să se ţină o 
Mare Adunare Naţională la Alba Iulia, pe 1 decembrie.  

Echipajul a plecat a doua zi, la 11,25, din Blaj, iar 
după un zbor de două ore şi 35 de minute, a aterizat la Bacău, 
la ora 14,00. La plecare spre Bacău, avionul ducea un 
document oficial a cărui consecinţă a fost cel mai important 

eveniment din istoria românilor, care şi-au exprimat 
dorinţa şi sub o formă neconvenţională: punându-şi 
semnăturile pe pânza avionului.  

După acest moment ce a schimbat prezentul 
şi viitorul unei ţări, toată lumea s-a aşteptat ca 
locotenentul Vasile Niculescu să primească Ordinul 
Mihai Viteazul, clasa a III-a. Ceea ce nu s-a 
întâmplat. Iar eroul s-a retras încet-încet, a schimbat 
mai multe oraşe, s-a bucurat şi s-a întristat de 
anonimatul său. Doar decembrie 1961, a primit, se 
pare, o scrisoare de la Andrei Popovici, fostul 
comandant al Gruplui 2 Aeronautic Tecuci, care amintea celebrul şi extraordinarul episod pe care i-l datorează istoria 
românilor „Nu este prilej de sărbătoare creştinească şi naţională, care să nu trezească în mine amintirea zborului 
Domniei tale – Bacău – Blaj - Bacău, atunci, la începtul iernii, în anul 1918. Zborul acesta rămâne înscris în istoria şi 
în analele întregirii neamului românesc”. 

Literatura de aviaţie îl mai ţine minte. Manualele de 
istorie, mai puţin. 
Bibliografie: 
https://adevarul.ro › Oraşul tău › Buzău Iulian Bunilă - 8 
septembrie 2015,  
https://elevenemil.files.wordpress.com/2014/12/zborul-marii-
uniri.pdf; 
https://www.historia.ro/.../povestea-aviatorului-mort-in-anonimat-
care-a-zburat-la-40; 
Mesagerul de Covasna - 30 noiembrie, 2017 în: File de istorie 
3 mai 2017 by Tomi Tohaneanu in Cunoaște România, Istorie // 1 Comment. 
 
 

Nicu Enea – un destin aparte 
Prof. învățământ primar Marin Ana-Maria  

Școala Gimnazială „Alexandru cel Bun” Bacău 
 

Pictorul Nicu Enea, poate cel mai cunoscut pictor băcăuan, a văzut lumina zilei la 29 mai 1897 în satul 
Valea Arinilor, din comuna Măgireşti, judeţul Bacău. După cum aflăm dintr-o autobiografie, aflată în colecţia de 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

46 
 

documente de la Casa Memorială, era fiul lui Vasile şi al Ecaterinei (Catinca) Enea, ţărani mijlocaşi, care „nu au 
făcut politică”. Din cei patru copii ai familiei Enea au supravieţuit doar Nicolae şi fratele său mai mare, Vasile. 

Clasele primare le urmează între anii 1904 - 1908 la şcoala primară din comuna Lucăceşti. Tatăl sau ar fi 
vrut ca el să urmeze cariera militară, după cum avea să-i mărturisească, într-o scrisoare târzie, pictorului Nicolae 
Tonitza1. Abia în anul 1911 devine elev al Şcolii Normale de învăţători din Piatra Neamţ, pe care o urmează cu 
intermitenţă şi o absolvă în anul 1918. După terminarea Şcolii Normale funcţionează ca învăţător la Goioasa şi 
Ciugheş – Palanca, localităţi din judeţul Bacău. Pasiunea pentru desen se manifestă din copilărie. Atunci a luat 
contact pentru prima oară cu picturile unchiului său Zaharia Enea, pictor bisericesc. Tatăl nu-i încurajează aceste 
înclinaţii şi, precum avea el însuşi să mărturisească într-o epistolă adresată lui Niocolae Tonitza, „...nici eu nu eram 
aşa de sigur că plăcerea mea de a desena nu era alta decât o joacă de care aveam să mă depărtez fără regret cu 
trecerea anilor” 

În 1938 începe să picteze o biserică, nou construită, în oraşul Bacău. Este vorba de biserica Sfinţii Voievozi 
Mihail şi Gavril din Cartierul C.F.R. Construcţia bisericii fusese posibilă cu sprijinul ministrului de finanţe Mircea 
Cancicov. O parte din desenele care le-a făcut pentru acest lăcaş de cult se află în colecţiile Muzeului de artă din 
Bacău. Pictura a fost realizată în tehnica numită encaustică din care cauză tonurile folosite erau pastelate. Din păcate 
în prezent nu se mai păstrează pictura originală, tonurile calde, pastelate, care diferenţiau altă dată această biserică de 
altele din oraş au fost înlocuite cu tonuri puternice şi reci la renovarea care s-a făcut în anul 1978. 

Între anii 1944 - 1946 pictorul locuieşte la Brăieşti, judeţul Buzău, la nişte rude din partea soţiei. A fost un 
fel de exil autoimpus dar a fost şi o perioadă prolifică în planul creaţiei sale artistice. Mergea ades la peisaj şi acum a 
pictat frumoase privelişti din satele zonei: Goideşti, Ruginoasa, Brăieşti. Anii care au urmat, au fost cu siguranţă anii 
cei mai grei din viaţa sa, căci a trebuit să facă compromisuri cu arta sa, dar mai ales cu propria conştiinţă, în 
încercarea disperată de a supravieţui. Lucrează planşe cu animale pentru laboratoarele şcolare. Acum lucrează şi 
machete pentru gazetele de perete din întreprinderile oraşului Bacău. 

În anii 1955 - 1956 el pictează plafonul Teatrului din Bacău, lucrare de mari dimensiuni, care poate fi 
admirată şi în prezent. 

În anul 1958 participă, alături de alţi pictori şi sculptori născuţi în regiunea Bacău, la o expoziţie de grup 
organizată la Bacău. Acum Enea expune creaţii de dată recentă: Fabrica de relon Săvineşti, Colonia chimiştilor de la 
Săvineşti, dar şi portretul Mama. Presa locală are undă verde pentru a-i reda locul cuvenit în circuitul artei 
contemporane. Pentru pictor este însă prea târziu. Anii mulţi şi grei în care a suferit umilinţe de toate felurile, anii de 
lipsuri materiale în care a trebuit să facă compromisuri cu arta sa numai pentru a supravieţui, şi-au spus din păcate 
cuvântul. Are deja un neoplasm pulmonar care îl va ţine internat prin spitale şi îl va ţintui la pat în ultimele luni de 
viaţă. În 16 septembrie inima sa încetează să mai bată. Moare la Spitalul Bernat Andrei din Bucureşti şi este 
înmormântat câteva zile mai târziu la Bacău în cimitirul Eternitatea. Din acest moment de destinul său postum se va 
ocupa cu multă dăruire timp de aproape un sfert de secol  soţia sa, pictoriţa Elvira Enea, decedată la Bacău în iarna 
anului 1988. 
Bibliografie: 
Grigore V. Coban, Nicu Enea, Muzeul Judeţean de Istorie şi Artă Bacău, 1979; 
Doru Kalmuski, Nicu Enea –Radiografia unui destin artistic, Bacău, 1997; 
Tudor Octavian, Pictori români uitaţi, NOI Media Print, 2003. 

 
 

Eficientizarea demersului didactic prin recurgerea la poveștile digitale 
Profesor Melincianu Gabriela 

Centrul Școlar de Educație Incluzivă Nr. 1 Bacău 
 
Societatea modernă, caracterizată printr-un progres semnificativ ȋn toate domeniile, are ca scop să integreze 

ȋn structurile sale toate categoriile de persoane, potrivit principiului nondiscriminării și egalitații de șanse pentru toţi. 
În această direcție, se ȋnscriu și iniţiativele privind problematica persoanelor cu dizabilităţi care, de multe ori, se 
„lovesc” de etichetare sau marginalizare. A devenit o necesitate, o prioritate modificarea reprezentărilor și 
atitudinilor ȋn ceea ce privește persoanele cu C.E.S., adoptându-se politci sociale și educaţionale care să le permită 
participarea totală și activă ȋn viaţa comunităţii, să faciliteze accesul la o educaţie și o profesionalizare 
corespunzătoare, ȋn acord cu propriile disponibilităţi. În acest sens, sistemul de ȋnvăţământ românesc s-a aliniat 
tendinţelor și cerinţelor internationale și comunitare, susţinând integrarea și incluziunea școlară a acestora, 
includerea ȋn școlile de masă și în activităţile formale și/sau nonformale, adapatarea curriculumului și resurselor 
umane și materiale existente la nivelul instituţiei școlare spre a răspunde nevoilor de formare a acestor copii. 

Sintagma cerinţe educaţionale speciale desemnează o abordare educativă diferenţiată și specializată a 
elevilor cu deficienţe mentale, dizabilităţi fizice, afecţiuni somatice, etc. Studiile din domeniu au relevat influenţa 
pozitivă asupra calităţii actului educativ pe care o are aplicarea metodelor și procedeelor didactice interactive, având 
ca rezultat creșterea motivaţei pentru ȋnvăţare, formarea de deprinderi/abilități de viață, dezvoltarea autonomiei 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

47 
 

personale, facilitarea ȋnvăţării ȋn ritm propriu, ȋncurajarea cooperării ȋntre elevi pentru rezolvarea unor sarcini, ceea 
ce conduce la cunoștere și acceptare reciprocă, respectarea opiniilor, ȋnţelegerea realităţii. Mai mult, specialiștii în 
domeniu stipulează rolul metodelor de ȋnvăţare care promovează cooperarea/colaborarea eficientă și ȋn cazul copiilor 
cu cerinţe educative speciale. Aceștia precizeză faptul că există o multitudine de metode și tehnici care favorizează 
ȋnvăţarea prin interacţiunea cu ceilalţi colegi, aceste metode pot fi selectate, (re)formulate și chiar ȋmbogățite cu alte 
variante ȋn funcţie de tipul disciplinei, de vârsta și nivelul de dezvoltare a elevului (Alois Gherguţ, Sinteze de 
psihopedagogie specială). 

Pentru optimizarea intervenţiilor în rândul elevilor cu dizabilităţi, nu trebuie neglijată nici utilitatea 
mijloacelor și materialelor didactice variate și personalizate. Totodată, un rol important ȋn recuperarea și integrarea 
acestor elevi ȋl au și activităţile de terapie educaţională (terapia ocupaţională, meloterapia, formarea autonomiei 
personale, socializarea, stimularea cognitivă, ludoterapia), scopul fiind acela de a forma deprinderi de viaţă cotidiană 
(asigurarea ȋngrijiri propriului corp și a locuinţei, folosirea serviciilor din comunitate), cultivarea capacităţilor și 
aptitudinilor pentru muncă, ȋnvăţarea și realizarea de activităţi productive care ȋi pot ajuta ulterior ȋn găsirea unui loc 
de muncă, educarea abilităţilor pentru petrecerea timpului liber. 

Procesul instructiv-educativ și compensator-recuperator ȋn educaţia specială se subordonează principiilor 
didacticii generale, cu recurgerea la flexibilitate și adaptare la particularităţile aptitudinale ale elevilor. În proiectarea 
și desfășurarea lecţiilor, cadrele didactice pot valorifica cele mai potrivite metode/tehnici/procedee de lucru, de la 
strategiile didactice tradiţionale la cele moderne, utilizând și tehnici terapeutice, obiectivul fiind acela de a crea 
competenţe/abilități de viață care vor asigura autonomia personală și integrarea socio-profesională a viitorului 
elev/tânăr. Așadar, scenariile didactice care cuprind metode și tehnici interactive sunt eficiente, mai ales ȋn cazul 
elevilor cu C.E.S., alături de colegi cu o dezvoltare tipică, întrucât ȋncurajează socializarea, spiritual de toleranţă și 
suport. Experienţa ne demonstrează utilitatea pe care o are jocul didactic ȋn procesul instructive-educativ al elevilor 
cu C.E.S., făcând atractive conţinuturile ȋnvăţării care nu mai sunt văzute ca un efort mare de concentrare, având ȋn 
vedere disponibilitatea scăzută ȋn sensul acesta. Jocul poate stimula copilul pe mai multe planuri: senzoriomotor, 
intelectual, social, creativ, al conştiinţei de sine, terapeutic. 

Pornind de la caracteristicile societății contemporane marcate de adevărate (r)evoluţii tehnologice, jocurile 
pe calculator reprezintă un fenomen cultural major al zilelor noastre. Realizările înregistrate în acest domeniu lasă 
impresia că cei aproximativ patruzeci de ani de la apariţia primului joc video sunt de fapt măsuraţi în ani-lumină, 
dacă îi raportăm la distanţa parcursă de la un simplu pixel mişcător, la lumi virtuale ce concurează cu succes 
realitatea. Beneficiind de teoreticieni proprii, de filme documentare, până şi inserţia în programa preuniversitară și 
academică a cursurilor de digital-media a devenit o realitate de necontestat, domeniul jocurilor pe calculator fiind 
unul care sugerează imediat paralelisme posibile cu literatura, istoria, tehnica, cultura în general, ale cărei strategii 
narative au inspirat, de la începuturi şi până azi, întrucât jocurile „cu fir epic” structurează şi transmit naraţiunea, 
tuturor, într-un mod variat și accesibil. A scrie/a prezenta o poveste de viață/eveniment istoric, cultural - o 
POVESTIRE DIGITALĂ trăită, scrisă și împărtășită cu ceilalți, invită la cunoaștere, învățare și emoție. 

Ce este povestea digitală? Simplu: istorie/întâmplare/experiență trăită/eveniment etc. Dacă ar fi să definim 
povestea digitală, am formula simplu – o narațiune spusă cu și prin imagini, însoțită de muzică, menită să provoace 
interes. 

Ce reprezintă povestea digitală? Un mod de a socializa. 
Care este sfera de utilizare a poveștilor digitale? Utilizare diversă: învățământ, sănătate publică, servicii 

sociale, muzee, biblioteci etc. 
Care este contribuția poveștilor digitale? Contribuție la: conservarea memoriei locale a comunităților; 

arhivarea istoriei orale din perspectiva publicului; relatarea evenimentelor istorice; perpetuarea amintirilor; 
mediatizarea unor experiențe de viață. 

Cum am decodifica povestea digitală? Digital storytellingul este o producție media ce încorporează audio, 
video, fotografii, muzică. Din toate aceste elemente se creează un colaj digital de câteva minute prin care creatorul 
materialului își spune istoria/povestea. La realizarea poveștii digitale sunt combinate mai multe programe speciale, 
precum Microsoft PhotoStory, Movie Maker, Audacity. 

Care este procesul poveștii digitale? Procesul de realizare a unei povești digitale cuprinde: identificarea 
ideii, explorarea temei, scrierea scenariului, crearea unui plan/storyboard, crearea sau colectarea de imagini, audio și 
video, îmbinarea/sudarea elementelor adunate și editarea poveștii digitale. Urmează partajarea/promovarea poveștii 
pe rețele de socializare și primirea de feedback. 

De ce am recurge la povestea digitală ca metodă inovatoare de lucru? Pentru că toată lumea are multe de 
spus, povestea îi face pe oameni mai empatici, povestea e cel mai lesne mod de a comunica/de a informa, povestea 
este o metodă simplă de lucru, povestea este un instrument eficient de promovare a imaginii personale dar și a 
istoriei/culturii poporului. 

Așadar, povestirea digitală este o metodă simplă de lucru, un instrument de învăţare foarte eficient deoarece 
pune accent pe poveştile personale și produce rezultate în intervale scurte de timp, implicând un număr redus de 
echipamente şi resurse. Prin utilizarea aceastei metode, cei prezenți vor avea ocazia să-și spună propriile poveşti, să 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

48 
 

dobândească abilităţi în utilizarea tehnologiei digitale și, nu în ultimul rând, să-și îmbunătăţească încrederea şi 
respectul de sine, dar și diversificarea activității bibliotecii sau a fiecărui demers didactic prin integrarea TIC. A 
spune povești este una dintre cele mai firești activități ale oamenilor. Conștienți sau nu, construim, ascultăm și narăm 
povești în fiecare zi. Astfel, metoda povestirii a devenit una dintre metodele preferate de comunicare, pentru simplul 
fapt că este eficientă. Această metodă se poate aplica la lecții, în bibliotecă prin povești digitale, în rândul elevilor cu 
C.E.S. și adulților. 

În concluzie, pentru integrarea și recuperarea elevilor cu cerinţe educative speciale este necesară derularea 
demersului instructive-educativ ȋntr-o manieră interactivă astfel ȋncât aceștia să cunoască, să ȋnţeleagă lumea ȋn care 
trăiesc și să aplice ceea ce au ȋnvăţat ȋn diferite situaţii de viaţă. 
Bibliografie: 
Gherguţ, Alois, 2013, Sinteze de psihopedagogie specială. Ghid pentru concursuri și examene de obţinere a 
gradelor didactice, Editura Polirom, Iaşi; 
Seach Diana, 2011, Jocul interactive pentru copii cu autism, Editura Fides, Iași; 
Neamțu, Cristina, Gherguţ, Alois, 2000, Psihopedagogie specială. Ghid practic pentru învățământul deschis  la 
distanță, Editura Polirom, Iaşi; 
Cucoş, Constantin, 2001, Pedagogie, Editura Polirom, Iași. 
 

Parintele Galeriu 
Profesor învățământ primar Moisă Carmen-Lucia 

Școala Gimnazială „Alexandru cel Bun” Bacău 

 
Părintele Constantin Galeriu este unul dintre cei mari de seama duhovnici si predicatori pe care i-a dat 

Bisericii lui Hristos pământul românesc. Născut in ziua de 21 noiembrie 1918, într-o localitate din județul Bacău, și 
trecut la cele veșnice în ziua de 10 august 2003, părintele Galeriu a rămas în amintirea tuturor drept părintele de la 
Biserica Sfântul Silvestru, din București. 

Ca un testament, părintele Constantin Galeriu ne-a lasat următorul cuvânt cu putere multă: „Problema 
capitală nu este nici suferința, nici chiar moartea, ci a nu fi despărțit de El, Cel care a biruit și suferința și moartea, 
prin cruce și Înviere; cu Tine, Doamne!” 

După ce absolvă Facultatea de Teologie, tănărul teolog se căsătorește și este hirotonit preot. Împreuna cu 
soția sa, părintele va primi de la Dumnezeu patru copii. Astfel, între anii 1943 - 1947, părintele slujește ca preot 
paroh în localitatea Podu Văleni, județul Prahova, iar mai apoi, între anii 1947 - 1973, ca preot la parohia Sfântul 
Vasile cel Mare, în Ploiești. 

După ce își dă examenul de doctorat, în anul 1973, părintele Galeriu este transferat la Facultatea de Teologie 
din București, unde îndeplinește mai multe slujiri, după cum urmează: duhovnic (1973 - 1974), lector la catedră de 
Teologie Fundamentală și Istoria religiilor (1974 - 1977), profesor titular la catedra de Omiletica și Catehetică (1977 
- 1991) și îndrumător de doctorat (începând cu anul 1992). 

Odată ajuns în București, în anul 1974, părintele Constantin Galeriu este rânduit preot paroh în Biserica 
Sfântul Silvestru. Mai târziu, începând cu 1 ianuarie 1990, părintele Galeriu este ales vicar al Arhiepiscopiei 
Bucureștilor. 

Pentru predicile sale pline de mărturisiri curajoase, într-o vreme în care libertatea cuvântului era aspru 
pedepsită, părintele Galeriu a fost aruncat în închisoare de doua ori. Astfel, pentru convingerile sale regilioase și 
umanitare, părintele a fost închis între 7 august și 7 septembrie 1950, precum și între 16 august 1952 și 26 octombrie 
1953; în cea de-a doua condamnare, părintele a fost deținut politic la Canalul Dunăre - Marea Neagra. 

În noaptea zilei de 8 iulie 1989, părintele Galeriu este atacat, legat si bătut până în zorii următoarei zile. 
Mimând un furt ocazional, regimul comunist a urmărit însa aflarea de dovezi incriminatorii privind aversiunea 
părintelui fața de conducerea vremii. Deoarece cuvântările părintelui priveau mai mult spiritualitatea ortodoxă, 
acestea neavând un accent politico-social, presupușii hoți nu au putut găsi nimic satisfăcător. 

Părintele Galeriu a fost președinte de onoare al Ligii Culturale a Românilor de Pretutindeni, membru în 
Comisia Națională UNESCO, membru fondator și președinte de onoare al Asociației medical-creștine Christiana, 
președinte al Editurii Harisma, președinte al Asociației Sfântul Stelian - copiii străzii, a Fundației Elena Doamna, 
membru de onoare al Fundației Memoria si președinte executiv al Frăției Ortodoxe Române. 

De asemenea, părintele a fost distins cu premiul Senatului Universității din București (1942), cu premiul 
revistei „Flacăra” (1990), a fost numit „Doctor Honoris Causa” de către Universitatea Ecologică din București 
(1992) ai a primit diploma de onoare a Societății Academice „Titu Maiorescu” (octombrie 1993). 

Părintele Constantin Galeriu este autorul mai multor lucrari și cărți bisericești, dintre care le menționăm pe 
următoarele: „Razboi morale” (1945); „Iubirea Dumnezeiască și judecată din urmă” (1959); „Sensul creștin al 
pocăinței” (1967); „Jertfă și Răscumpărare” (1973); „Preoția ca slujire a cuvântului” (1979); „Maica Domnului 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

49 
 

povățuitoare” (1982); „Paștele în viziunea ortodoxă” (1989); „Meditații la Tatăl nostru și la Fericiri” (1990); „Chipul 
Mântuitorului în gândirea lui Eminescu” (1991). 

Se spune despre părintele Galeriu că adesea venea desculț acasă, dupa ce își dăruia încalțămintea săracilor 
pe care îi întâlnea pe drum. Pentru aceasta, el spunea adesea: „Jertfa e neplăcută numai din pricina căderii noastre, 
altminteri jertfa e dăruire, nu renunțare!” Părintele a adormit în Domnul în ziua de 10 august 2003, în București, fiind 
înmormântat în curtea Bisericii Sfântul Silvestru, unde a slujit atația ani. 

 Prin tot ceea ce făcea cu fiinţa lui, părintele Galeriu reuşea să-şi exprime cât mai plastic ideile pentru toţi 
ascultătorii şi să fie convingător. Au existat mari oratori creştini din timpuri străvechi: Sfântul Ioan Gură de Aur, 
Sfântul Vasile cel Mare, şi toţi aveau obiceiul să-şi întărească prin gest cuvintele. De aici şi expresia „degetul 
omiletic”, degetul care punctează ideea.  

Părintele vorbea cu toată fiinţa. La el nu vorbea numai gura şi nu elabora numai creierul, ci părintele vorbea 
şi cu ochii, şi cu barba, şi cu mâinile, şi cu întreg trupul. Îl vedeai la un moment dat când avea tetrapodul cu cărţile pe 
el, cu documentarea lui, sărind ca o zvârlugă şi vorbind puternic, gesticulând cu mâinile, accentuând ideile, încât 
toată lumea era uimită de felul cum vorbea. Un pictor, Nelu Grădeanu, care a fost impresionat de felul cum predica 
părintele, a venit de mai multe ori să-l audă, să-l vadă şi a creionat el anumite feluri de a gesticula ale părintelui. Au 
ieşit 17 tablouri care alcătuiesc o serie numită „Gestica mâinilor părintelui Galeriu”. Şi deşi chipul părintelui apare în 
penumbră, mâinile aflate în diferite poziţii sunt cele care ies în relief. Despre pictorul Grădeanu spunea părintele că 
„ne dezvăluie acest tâlc şi acest har al icoanei şi de aceea am o preţuire sacră şi o dragoste întru Hristos pentru 
dânsul!”. 

Părintele Galeriu avea darul acesta, al cuvântării, de la Dumnezeu şi nu putem spune că el este rezultatul 
unei pregătiri. Deşi a fost ucenic al unui mare vorbitor, părintele Toma Chiricuţă, în ajutorul căruia părintele Galeriu 
a fost ca student şi redactor la revista Ortodoxia pe care o tipărea predicatorul de la Biserica Zlătari, totuşi discipolul 
şi-a întrecut cu mult maestrul. Părintele Toma Chiricuţă a fost un mare orator bisericesc, cu toate acestea, nu a fost 
de talia părintelui Galeriu în ceea ce expunea. La Zlătari veneau o mână de oameni să-l asculte pe predicatorul 
slujitor acolo, dar la Sfântul Silvestru, unde a predicat părintele Galeriu vreme de peste 20 de ani când îi venea 
rândul la predică, aici era un auditoriu mult mai select decât ce era la Zlătari, chiar dacă ultima biserică se afla situată 
în centrul Bucureştiului. 

Era atâta varietate în cuvântările părintelui încât în cadrul aceleiaşi predici care pornea de la o pericopă 
evanghelică te ştia purta fără să te obosească prin toate ramurile ştiinţelor care aveau oarecare tangenţă cu tema 
dezvoltată. Şi mai era ceva. Venea totdeauna însoţit de documentaţie. Pe analogul aşezat la predică pe solee erau 
mereu trei sau patru cărţi şi nu ştiai de unde îşi începea discursul, cu ce argument.  

Cele mai multe amintiri legate de o persoană le poţi afla de la cei lângă care a stat mai mult. Un portret 
spiritual al părintelui Galeriu nu-l putea schiţa mai bine decât un alt slujitor al altarului de la Sfântul Silvestru, alături 
de care a ostenit mai bine de 20 de ani, părintele Nicolae Bordaşiu. Cuvintele lui ne pun înainte un om identificat 
deplin cu misiunea sa, aceea de a fi chip al smereniei şi iubirii lui Hristos pentru lume, de a asculta neputinţele ei şi a 
dărui vindecare celor doborâţi de patimi şi nevoi. 

Părintele Galeriu a avut în viaţa sa o sănătate destul de robustă. Aşa a reuşit să învingă cerbicia comuniştilor 
când l-au dus la Canal şi când i-au făcut atâtea rele după aceea. Cu toate astea, el nu i-a urât niciodată, îndurând 
suferinţa în tăcere. Acestea sunt suferinţele neştiute, nespuse ale lui. 

Când suferi cu trupul, mai scapi un oftat, câte o vorbă, nu poţi rămâne neobservat şi cel de lângă tine te va 
întreba: „Ce te doare?” Dar când ai ceva pe suflet, atunci destul de greu te va descoperi cineva. Din pricina 
aceasta,părintele Galeriu suferea mult. Suferea în tăcere. Suferea cu cei săraci pentru că nu putea să aline atâta durere 
câtă vedea la cei necăjiţi, mai ales când mergea în vizite pastorale sau ajungeau la dânsul diferiţi sărmani. Suferea de 
nedescris când avea de lucru cu tinerii care se drogau. Încerca să-i convingă pe cei aduşi fie de părinţi, fie veniţi din 
proprie iniţiativă. Şi nu erau puţini cei care-l vizitau, ştiindu-l un mare duhovnic. Stătea uneori de vorbă ceasuri 
întregi cu câte un tânăr din acesta pierdut şi când constata că mesajul nu a avut ecou în sufletul lui, fiindcă cel aflat în 
faţa lui fie se revolta sau nu primea ceea ce i se oferea, atunci suferinţa părintelui era nemărginită.  

 
 

Cãrturari şi oameni politici locali 
Profesor învățământ primar Oprișan Oana-Mirela 

Școala Gimnazială „Emil Brăescu” Măgura 
 
Nume importante ale vieţii politice şi culturale sunt legate de aceste locuri şi cultivarea memoriei lor s-a 

constituit ca o nobilã datorie. 
Vasile Alecsandri (1818 - 1890), unul dintre marii poeţi ai neamului nostru, nãscut în oraşul Bacãu, a 

participat la toate evenimentele politice de la mijlocul şi din a doua jumãtate a secolului al XIX-lea: revoluţia românã 
de la 1848, Unirea principatelor şi rãzboiul pentru independenţã. În îndelungata sa activitate literarã a îmbogãţit 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

50 
 

tezaurul literaturii române cu neuritoare poezii patriotice, pasteluri, prozã şi teatru, fiind un adevãrat deschizãtor de 
drumuri şi contribuind mult la dezvoltarea limbii române literare. 

Participă la revoluţia de la 1848 din Moldova, colaborând la redactarea programului politic al revoluţiei: 
„Prinţipiile noastre pentru reformarea patriei”. Este susţinãtor al Unirii, este ministru de externe a lui Cuza, 
îndeplinind misiuni diplomatice pentru recunoaşterea statului nostru naţional, obţinând sprijinul împãratului 
Napoleon al III-lea al Franţei, a guvernului de la Londra şi a regelui Piemontului, Victor Emanuel al III-lea. 

Războiul de Independenţã îi inspirã frumoasele poezii din ciclul „Ostaşii noştri”; dupã independenţã sprijinã 
înfiinţarea regatului,compunând şi un „Imn regal”, fiind prieten literar al reginei poete Carmen Sylva. 

Încã din 1893, bãcãuanii hotãrâserã sã realizeze un bust al acestui ilustru fiu al oraşului.Bustul din bronz, 
operã a sculptorului V.G.Hegel, a fost aşezat în Grãdina publicã de atunci, în 1897. Astãzi, pe un soclu de piatrã în 
formã de trunchi de piramidã, acest bust se aflã în curtea liceului „Vasile Alecsandri”, din Bacãu. 

La 24 ianuarie 2003, cu ocazia aniversãrii Unirii Moldovei şi Ţãrii Româneşti din 1859, a fost dezvelitã 
statuia lui Vasile Alecsandri, amplasatã în faţa Casei de Culturã din Bacãu, edificiu construit pe locul unde exista  
cândva casa în care s-a nãscut marele poet.18 

George Bacovia(1881-1957), nãscut în Bacãu, şi-a desfãşurat o parte a activitãţii în oraşul natal, fiind unul 
dintre animatorii presei literare bãcãuane. Astfel, în anul 1915, a editat Revista”Orizonturi noi”, iar în 1925, 
împreunã cu pedagogul Grigore Tãbãcaru, Revista „Ateneul Cultural”. 

Poeziile lui George Bacovia au fost publicate în volumele „Plumb” (1916), „Scântei galbene” (1926), „Cu 
voi” (1930), „Comedii în fond” (1936) ş.a. Dupã al doilea rãzboi mondial i s-a tipãrit opera în mai multe ediţii. 
Creaţiile lui literare se bucurã de o apreciere şi o recunoaştere unanimã atât în ţarã cât şi în strãinãtate. Volumul sãu 
de debut „Plumb”este premiat de Ministerul Artelor în 1923. În 1925 devine directorul „Ateneului Comercial” şi 
obţine Premiul Societãţii Scriitorilor. 

În anul 1925, a fost dezvelitã statuia lui George Bacovia, amplasatã lângã Biblioteca Judeţeanã, operã a 
sculptorului Constantin Popovici. Pe strada Bacovia, nr. 13, se aflã clãdirea în care a locuit poetul între anii 1906 - 
1928, transformatã în Casã Memorialã în 1971. Aici se gãsesc circa o sutã de manuscrise rãmase de la George 
Bacovia precum şi toate ediţiile operei sale.  

Pe peretele de nord al clãdirii s-a fixat o placã memorialã cu urmãtorul text: „În aceastã casã, a locuit între 
anii 1906 şi 1928 şi a creat cea mai valoroasã parte a operei sale, plinã de tragism şi speranţe, George Bacovia: 4 
septembrie 1881 - 22 mai 1957, geniu înnoitor al liricii româneşti.”19 

Gheorghe Buzdugan este descendentul unei vechi familii de boieri moldoveni. În 1892 este numit prim-
preşedinte al Înaltei Curţi de Casaţie. Este unul dintre membrii Regenţei, instituitã în 1927, dupã abdicarea lui Carol 
al II-lea. A decedat în 1929.20 

Generalul Dimitrie G. Lecca s-a nãscut în 1832 la Bacãu şi a decedat în 1888. A studiat la Şcoala Militarã 
de la Metz. În calitate de comandant al batalionului de vânãtori, ia parte la rãsturnarea lui Alexandru Ioan Cuza. Este 
numit ministru de rãzboi în Locotenenţa Domneascã de la 1866. Demisioneazã din armatã şi intrã în politicã. 
Guvernul liberal îi încredinţeazã o comandã în divizia a-IV-a în timpul rãzboiului de independenţã din 1877 - 1878 şi 
cucereşte Nazâr Mahala, fiind avansat general. Este ministru de rãzboi în 1880 şi preşedinte al Camerei între 1883 - 
1888.21 

Costache Radu s-a nãscut la Bacãu în 1832. În 1866 colaboreazã la apariţia ziarului „Zorile” - primul ziar 
apãrut la Bacãu; peste doi ani editeazã publicaţia umoristicã „Rusaliile”. În colaborare cu I. Negurã, G. Lecca, D. 
Holban, scoate „Gazeta din Bacãu”. Scrie şi comedie: „Senatorul somnoros”, „Doctoria soacrelor”, „Bãile de la 
Slãnic”. Lui i se datoreazã şi apariţia unei monografii a oraşului „Bacãul de la 1850 - 1900”, tipãritã în 1906. 

A fost ales deputat şi primar al Bacãului între 1889 - 1890, 1894 - 1895. 
Ion Borcea s-a nãscut la 13 ianuarie 1879 în com. Blãgeşti, satul Valea lui Ion, jud. Bacãu şi a decedat în 

1936. Animator al vieţii culturale şi ştiinţifice din România interbelicã, fost membru fondator al Academiei de 
Ştiinţe, director al Muzeului de Istorie Naturalã din Iaşi. 

Este fondatorul oceanografiei româneşti; a fost membru consultant al Academiei Române (1919), membru 
al Societãţii zoologice din Franţa (1904), preşedintele de onoare al acesteia (1932), membru consultant al Muzeului 
de Istorie Naturalã din Paris (1909), membru al Muzeului de Ştiinţe Naturale din New York (1935), doctor Honoris 
Causa al Universitãţii din Grenoble (1935). Ca ministru al Instrucţiunii Publice (1919), a promovat o politicã de 
încurajare a iniţiativelor româneşti.22 

                                                 
18Ion Vãduvaşicolectivul, Enciclopediamarilorpersonalitãţi din istoria,ştiinţaşiculturaromâneascã de-a 
lungultimpului,vol.I,Editura Geneze,Bucureşti,2001,p.26 
19Informaţii de la Casa Memorialã “George Bacovia”,Bacãu 
20Gr.Grigorovici,op.cit.,p.183 
21Ibidem,p.184 
22Ion Vãduvaşicolectivul,op.cit.vol.III, p.106 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

51 
 

Alexandru Piru s-a nãscut în 1917, la Mãrgineni, Bacãu; a fost critic, istoric literar şi romancier. A urmat 
cursurile Liceului „Ferdinand” şi apoi Facultatea de Litere şi Filozofie din Iaşi. A debutat în 1935 la Revista 
„Nãzuinţi”, a Liceului „Ferdinand” din Bacãu, împreunã cu un alt viitor critic literar Alecu Viorel, cu un studiu 
intitulat „Fragmente din ideologia eminescianã”.  

Vasile Pârvan s-a nãscut în 1882 la Bacãu, a absolvit Universitatea din Bucureşti (1904) şi apoi s-a 
specializat în Germania în istorie anticã. Prin activitatea arheologicã de mare valoare, prin folosirea unor metode noi 
de cecetare, prin rezultatele obţinute, Vasile Pârvan pune bazele şcolii româneşti de arheologie şi istorie veche. 
Lucrarea sa fundamentalã „Getica” este o sintezã istorico-arheologicã, privind proto-istoria Daciei, iar cea de-a doua 
lucrare fundamentalã, „Dacia”, este o schiţã a vechilor civilizaţii din ţãrile carpato-danubiene.23 

 
 

Ion Luca – personalitate marcantă a culturii băcăuane 
Profesor învățământ primar Scutaru Andra 

Colegiul Naţional Pedagogic „Ştefan cel Mare” 
 

 Întreaga operă a teologului, filosofului, profesorului, poetului și talentatului dramaturg care a fost Ion 
Luca, îl așază în galeria oamenilor de cultură și înaltă spiritualitate a neamului românesc. 

 Tudor Arghezi, într-un articol apărut în „Adevărul de duminică” Nr. 16737 din 8 decembrie 1946, observă 
cum „până să nu scrie de-a joaca, de-a licheaua și de-a succesul facil”, „condeiul lui trădează o vocație de suferință”. 

Ion Luca este una dintre acele personalităţi, care reuşesc să schimbe domeniile de activitate în care se 
implică, argumentând că „viaţa are raţiuni pe care raţiunea nu le cunoaşte”. 

 Cele trei licenţe, încununate cu tot atâtea doctorate, finalizate „Magna cum laude” în filosofie, teologie 
(1920) şi ştiinţe juridice (1921) i-au oferit acea măiestrie a penelului de care avea nevoie la vârsta de 40 de ani, 
pentru a crea adevărate opere dramatice, ce îl vor aşeza în linia dramaturgilor de seamă a literaturii noastre. 

 Şcoala Normală de Învăţători „Ştefan cel Mare” a avut şansa de a-l avea ca profesor şi director începând cu 
1 septembrie 1921. Vorbind despre Ion Luca un elev de-al său îşi aminteşte cu deosebită recunoştinţă „avea o ţinută 
demnă, pedantă chiar, urca la catedră şi, cu o privire pătrunzătoare, acoperea întreaga clasă, întotdeauna bine 
pregătit, stăpân pe disciplina pe care o preda.”  

Din 1922 îl vor avea ca profesor şi elevele de la Şcoala Normală de Învăţătoare din Bacău. Aici îşi face şi 
debutul scenic, cu piesa „Icarii de pe Argeş”, interpretată de elevele liceului, una dintre capodoperele creaţiei sale. 

Până în 1930, principala activitate a lui Ion Luca a fost cea didactică, din când în când adău-gând-o şi pe cea 
de avocat. Colegii îl considerau „un spirit subtil şi raţional”,apreciindu-i activitatea. 

Se dedică teatrului cu o forţă şi o tenacitate dată parcă de divinitate. Ceea ce face creaţia sa unică este 
diversitatea modalităţilor artistice abordate şi vastitatea domeniilor ilustrate. Conferinţa sa „Jertfa care crează”, îl 
defineşte cel mai bine. Aprofundând filosofia raţionalistă se apropie mai mult de raţionalism, dar pe plan estetic el va 
fi mai mult eclectic. La baza întregii sale creaţii stă filozofia populară pe care o consideră net superioară faţă de 
„înţelepciunea tuturor filozofilor”.  

Lecturând întreaga sa creaţie, se observă preocuparea pentru mit şi istorie. Însuşi dramaturgul afirma că nu 
doreşte să fie „un crainic de inutilităţi”, ci un interpret al „cugetării ieşite din profunzimea vieţii”, şi al „frământării 
spirituale a poporului”. A scris atât drame etice („Amon-Ra”, „Iuda”, „Icarii de pe Argeş”), cât şi drame istorice cu 
implicaţii psihologice („Femeia Cezarului”, Năframa Iubitei”), drame istorice cu implicaţii polemice („Cele patru 
Marii”, „Chiajna”, „Alb şi negru”, „Rachieriţa”, „Dumitra”, „Cuza-Vodă”), drame cu implicaţii politice („Pelina”, 
„Apele-n jug”), drame cu implicaţii satirice („Morişca”, „Femeia, fiica bărbatului”). 

Fiind hirotonisit diacon la Biserica Sf. Nicolae din Bacău, acesta a iniţiat un cor mixt,organi-zând diferite 
concerte corale sub egida Ateneului din Bacău. Acest cor devine în 1923 „Corul cadrelor didactice”, cu care 
intreprinde turnee prin Moldova şi Ardeal, sprijinind unitatea spirituală a românilor. 

„Jertfa care creează” dovedește că Ion Luca este nu numai un slujitor credincios al Bisericii Ortodoxe, ci și 
un mare patriot care afirmă că România Mare este „plămădită în sângele și durerile unui neam întreg, ca o altă 
minune din basme, creată prin jertfa ființeă celei mai scumpe artistului, care nu cunoaște decât dorul creației 
desăvârșite.” 

Ion Luca aprofundează filozofia raționalistă pornind de la filozofia populară, fiind convins că „acest popor 
simplu... care n-a citit altceva decât scrisul pe brazda plugului... a ajuns la înțelegerea tainelor vieții” mai mult decât 
„înțelepciunea tuturor filozofilor”. 

Deşi nu a fost apreciat la adevărata sa valoare, fiind toată viaţa sărac din punct de vedere material (cum 
însuşi mărturiseşte) ,,spiritual el depăşeşte spaţiul şi timpul, marcând profund existenţa celor care îi citesc opera cu 
evlavie şi recunoştinţă”. 
Bibliografie: 

                                                 
23Ibidem,p.63 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

52 
 

Ion Luca, „Jertfa care creează”, Ed. Deșteptarea, 1994; 
M. Cosmescu Delasabar, „Ion Luca O jertfă creatoare”, Ed. „Grigore Tabacaru”, 2000. 

 
 

Triada şcoală, familie, comunitate 
Profesor Gabriel STAN, 

director - adjunct, 
Colegiul Economic „Ion Ghica” Bacău 

 
Motto: „Fiecare copil pe care îl instruim este un OM dăruit societăţii” 

Nicolae IORGA 
 
Într-o lume straniu de mişcătoare, se înmulţesc motivele de nelinişte individuală, motive amplificate de 

teama de nou, iar pentru elev, alături de părinţi, cadrul didactic trebuie să constituie sprijinul de care are nevoie, 
factorul principal de formare treptată a viitorului adult. 

În momentele de răscruce ale vieţii dorim să dialogăm cu acele personalităţi care ne-au fost modele în 
conturarea şi atingerea idealului profesional şi de viaţă, a căror operă şi activitate ne-au servit drept criterii de 
reflecţie şi referinţă. 

Având în vedere faptul că elevul, viitorul adult, trebuie educat şi format în aşa fel încât să se poată adapta 
la schimbările rapide şi la noutatea permanentă a vieţii în care va fi obligat să trăiască, să gândească, să simtă şi să 
muncească, este nevoie de o deplină armonie între toţi factorii care participă direct sau indirect la actul educaţional: 
familie, școală, societate. 

O problemă stringentă pentru România o reprezintă responsabilitatea locală pentru calitatea educaţiei şi 
succesul şcolar, care reclamă căi diferite de stabilire a relaţiilor de colaborare între şcoli, familii şi comunităţi. 

Avem în vedere că şcolile de toate gradele sunt organizaţii responsabile pentru educaţia formală a copiilor 
şiadolescenţilor. 

În relaţia şcoală - familie - comunitate trebuie să existe relaţii de respect, de acceptare reciprocă, de 
simpatie şi admiraţie, nu de suspiciune, nedumerire sau iritare şi provocare. Relaţiile dintre şcoală, elevi, familiile 
acestora şi comunitate trebuie să fie bazate pe contact şi colaborare, pe transmitere de informaţii şi prezentare a 
unor stări de lucruri, de influenţe pozitive asupra comportamentelor elevilor, pe trăiri afective şi emoţionale 
reciproce în diferite forme de manifestare. 

Pentru atingerea unui nivel de calitate ridicat în eficientizarea relaţiei şcoală - elev - familie - comunitate, 
este necesar de abordat un stil empatic de comunicare între părţi ce trebuie transpus în psihologia mentală a 
elevului astfel încât să se producă o apropiere între părţi, păstrând însă o neutralitate necesară şi un echilibru 
constant şi permisiv. 

Au existat întotdeauna educatori excelenţi şi părinţi iubitori, care nu şi-au pus probabil atâtea probleme şi 
totuşi au reuşit foarte bine; dar poate că acest lucru era mai uşor într-o lume foarte statornică, în care tradiţia avea 
ultimul cuvânt. 

Modificarea pe care au suferit-o, în curs de o generaţie sau două, relaţiile dintre părinţi şi copii, dintre 
adulţi şi tineri, apare mai vădită în consideraţia pentru copil ce „are semnificaţia de recunoaştere intimă şi profundă 
a valorii persoanei copilului şi de încredere în potenţialul lui de dezvoltare” (Osterrieth, P., 1973, p. 70). 

Motivul principal pentru crearea unor astfel de parteneriate este dorinţa de a ajuta elevii să aibă succes la 
şcoală şi mai târziu, înviaţă. 

Atunci când părinţii, elevii şi ceilalţi membrii ai comunităţii se consideră unii pe alţii parteneri în educaţie, 
se creează în jurul elevilor o comunitate de suport care începe să funcţioneze. 

Parteneriatele trebuie văzute ca o componentă esenţială în organizarea şcolii şi a clasei de elevi. Ele nu 
mai sunt de mult considerate doar o simplă activitate cu caracter opţional sau o problemă de natura 
relaţiilorpublice. 

În ţările dezvoltate, cu deosebire pe continentul nord - american, parteneriatele şcoală - familie - 
comunitate sunt esenţiale în procesul de educaţie a elevilor şi în succesul lor la şcoală. 

În acest sens, şcoala poate participa şi interacţiona dezinteresată cu familiile elevilor, poate iniţia activităţi 
utile în şcoală sau în afara acesteia, sprijină actorii implicaţi pentru a se cunoaşte pe sine şi pentru a înţelege 
normele moral - civice, poate îmbunătăţi calitatea vieţii şi performanţele elevilor, poate forma abilităţi de gândire 
independentă şi critică etc. 

Familia reprezintă elementul cheie în socializarea copilului cu ceilalţi copii din clasă, fiind consultată cu 
privire la activităţile educative (extracurriculare) şi cu privire la activităţile opţionale pe care doresc să le 
desfăşoare elevii. 

Alături de şcoală, care asigură maxima comunicare între generaţii, familia şi comunitatea au o deosebită 
valoare în formarea personalităţii copilului. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

53 
 

Fiecare om vine pe lume cu o anumită zestre nativă, apoi graţie climatului afectiv din familie, copilul 
cunoaşte lumea din jur printr-un permanent dialog cu cei mari, învaţă şi poate să iubească, comunică, se ghidează 
după anumite modele, imită diferite acţiuni până îşi formează propriile valori, propriile principii despre lume, 
despre viaţă. 

În cadrul abordărilor contemporane ale fenomenului educaţional se impune tot mai mult implicarea 
cadrelor didactice în relaţii de cooperare cu părinţii copiilor şi cu alţi factori sociali interesaţi de educaţie. 

Rolul cadrelor didactice nu se reduce astfel doar la educaţia la catedră sau în clasă, ci presupune o astfel de 
activitate în fiecare relaţie cu elevii şi familiile acestora, desfăşurând o muncă de dezvoltare, de conducere şi de 
îndrumare. 

O relaţie eficientă cadru didactic – părinte presupune, printre altele, o ascultare activă, implicarea familiei 
în acţiunile extraşcolare ale copilului, cultivarea şi practicarea toleranţei faţă de un punct de vedere diferit. 

Cooperarea activă a şcolii şi a învăţătorilor cu ceilalţi factori educaţionali – familia, comunitatea locală, 
mass-media, biserica, organizaţii nonguvernamentale, trebuie să conducă la realizarea unor parteneriate viabile, de 
natură să permită o abordare pozitivă a problemelor diverse ale tinerilor elevi. Succesul parteneriatului şcoală – 
comunitate locală este bazat pe legătura permanentă, constantă între agenţii comunitari şi reprezentanţiişcolii. 

Se realizează astfel un echilibru între schimbare şi continuitate, între specific şi global, între împlinirea 
individuală şi exigenţele de ordinsocial. 

Şcoala ca organizaţie, pentru a-şi atinge obiectivele, are nevoie de un sistem managerial adecvat definit 
prin funcţii specifice: proiectare, decizie, organizare, coordonare, evaluare etc. 

Managementul şcolii trebuie să asigure funcţionarea şi dezvoltarea acesteia ca sistem deschis, aflat în 
relaţie permanentă cu mediul său exterior, cu comunitatea în care funcţionează şi nunumai. 

Pentru a-şi realiza obiectivele propuse şcoala este nevoită să atragă, aloce, folosească o gamă diversă de 
resurse: materiale, financiare, umane, informaţionale şi de timp. 

Partenerii reali ai şcolii, din comunitate, sunt: familia, instituţiile autorităţilor locale, instituţii de cultură, 
poliţia, unităţile sanitare, biserica, ONG-uri, etc. 

În ceea ce priveşte relaţia dintre familie şi şcoală cele mai frecvente forme de organizare a acestei relaţii 
sunt: şedinţele cu părinţii, discuţii individuale între cadrele didactice şi părinţi, organizarea unor întâlniri cu 
părinţii, implicarea părinţilor în manifestări culturale ale şcolii şi activităţi recreative, voluntariatul, asociaţiile de 
părinţi . 

Parteneriatul şcoală – familie poate lua forma unor servicii dezvoltate de către şcoală şi de care familiile 
elevilor să beneficieze. Acestea pot fi organizate exclusiv de către şcoală sau în parteneriat cu alte 
organizaţii/instituţii. 

Aceste servicii pot fi: centre de consiliere, centre de sănătate, de practicare a diverselor sporturi, centre 
pentru supravegherea copiilor la teme după orele de curs (after-school). Oferta de servicii pentru familii prin 
intermediul şcolii reprezintă o strategie de întărire a relaţiilor şcoală familie. Colaborarea dintre şcoală şi familie 
conduce la optimizarea relaţiei dintre elevi, elevi- profesor, copii-părinţi. 

Elevii vor fi mai deschişi şi sinceri, obiectivi şi exigenţi, vor manifesta receptivitate şi interes, se vor 
implica mai mult în activităţile organizate pentru a creşte prestigiul şcolii, vor respecta regulamentul şcolar, vor fi 
prietenoşi, vor şti să asculte opiniile celorlalţi, vor conştientiza faptul că învăţarea este o strădanie constantă,  îşi 
vor organiza cât mai bine  timpul liber. 

Autorităţile locale au în administrare şi trebuie să stabilească legături cu mai multe şcoli. 
Iniţiativa parteneriatului, deschiderea unor canale de comunicare între reprezentanţii şcolii şi ai autorităţilor 

locale sunt de cele mai multe ori abordate de către şcoli. 
În comunitate, poliţia reprezintă o instituţie de referinţă pentru locuitorii săi. Rolurile Poliţiei în domeniul 

educaţional pot fi împărţite în două mari categorii: de prevenţie și de intervenţie în situaţii speciale. Parteneriatul 
dintre şcoală şi poliţie are la bază îndeplinirea obiectivelorcomune. 

În comunităţi, întâlnim practici ale parteneriatului diferite de la o şcoală la alta în următoareledomenii: 
asigurarea integrităţii personale a elevilor, cadrelor didactice, a locuitorilor comunităţii îngeneral; prevenirea 
delincvenţei juvenile şi a criminalităţii, a violenţei în familie, stradale, în cadrul şcolii, a consumului, a traficului de 
droguri, a traficului de persoane, a exploatării prin muncă a copiilor, acerşetoriei; educaţia rutieră; promovarea 
respectului faţă de lege, a drepturilor omului, a unui comportament civilizat însocietate; promovarea imaginii 
pozitive a poliţiei în comunitate şi creşterea încrederii în instituţie; menţinerea ordinii şi liniştii publice în unităţile 
de învăţământ, în afara acestora (perimetrul şcolii, traseul de la şcoală – acasă al elevilor), încomunitate; 
realizarea/proiectarea unor programe/proiecte departeneriat; recrutarea viitoarelor cadre ale instituţiei. 

Parteneriatul şcoală – unităţi sanitare poate fi analizat din prisma responsabilităţilor comunitare pe care 
unităţile sanitare le au. Rolul unităţilor sanitare este în principal acela de a asigura sănătatea populaţiei. 

Una dintre instituţiile cu un mare rol comunitar este biserica. Biserica a avut un rol important în 
constituirea instituţiilor destinate învăţământului, dar şi în promovarea educaţiei de tip moral – religios. 

În cazul parteneriatului dintre şcoală şi agenţii economici plecăm de la premisa că implicarea comunităţii 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

54 
 

largi (părinţii, elevii, patronate, sindicate, autorităţi publice locale, sectorul non - profit, asociaţiile profesionale) în 
mecanismele decizionale şi de consultare ale şcolii vor conduce la democratizarea sistemului educaţional. 

Implicarea cât mai multor factori aduce inovaţia şi diversificarea ofertei educaţionale şi responsabilizarea 
celorimplicaţi. 

În ce priveşte parteneriatul şcoală – agenţi economici, acesta are efecte pe termen lung, în funcţie de forma 
pe care o îmbracă, astfel: o mai bună corelaţie dintre oferta şi cererea pe piaţa muncii (corelarea reţelei şcolare: 
structurată pe filiere, profiluri, specializări şi calificări profesionale în funcţie de nevoile educaţionale locale şi 
naţionale), integrarea socială prin diferenţiere a absolvenţilor, în funcţie de competenţe şi opţiuni, transmiterea unor 
valori precum responsabilitatea, respectul pentru muncă şi valorile produse de către aceasta. 

Concret, şcoala şi agenţii economici pot colabora prin: asigurarea de spaţii şi dotări necesare efectuării 
practicii în cadrul unităţilor economice, acest lucru ducând la formarea deprinderilor profesionale aleelevilor; 
angajarea absolvenţilor; sunt agenţi economici care, selectează absolvenţi în vederea angajării, unii chiar acordând 
burse elevilor cu rezultate bune  condiţionând acordarea bursei de angajarea la agentul economic respectiv după 
terminareastudiilor; organizarea de stagii de învăţare, de întâlniri cu persoane din structura de management a 
companiilor, modele de succes profesional; organizarea şi desfăşurarea de programe de formare continuă pentru 
angajaţi în şcoli sau pentru cadre didactice în unităţi economice; realizarea, în parteneriat, a unor planuri de 
dezvoltare a resurselorumane; organizarea unor târguri ale firmelor de exerciţiu, târguri de locuri de muncă 
pentruabsolvenţi; furnizarea unor servicii de informare, orientare şi consiliere pentru carierăelevilor. 

Şcoala este o instituţie care funcţionează într-o comunitate, la intersecţia dintre o multitudine de alte 
organizaţii. Influenţele acestora pot fi unele directe sau indirecte asupra şcolii. 

Unele dintre organizaţiile care-şi manifestă cel mai activ influenţa asupra şcolilor sunt organizaţiile 
neguvernamentale. 

Parteneriatul dintre instituţiile de învăţământ şi organizaţiile neguvernamentale poate fi analizat pe axa 
public – privat în oferirea de servicii sociale. Educaţia poate fi considerat un serviciu social de interes general, la fel 
cum şcoala poate fi considerată o organizaţiepublică. 

Influenţa organizaţiilor neguvernamentale asupra şcolilor se manifestă pe mai multe planuri: iniţierea unor 
noi forme de organizare a activităţilor educative: centre de zi pentru copiii cu dizabilităţi cu servicii integrate 
(educaţie, socializare, recuperare), centre after - school (pentru copiii ai căror părinţi sunt la muncă, provin din 
familii sărace etc.). Aici sunt organizate activităţi educative, sportive şi de recreere), clase integrate (copii fără 
dizabilităţi împreună cu copii cu dizabilităţi) etc.; influenţe asupracurriculumului; profesionalizarea şi/sau 
perfecţionarea cadrelordidactice; implicarea cadrelor didactice/elevilor/părinţilor/reprezentanţilor organizaţiilor 
neguvernamentale în diverseactivităţi; realizarea unor studii, asimilarea rezultatelor în practicile/politicile 
educaţionale; influenţe asupra politiciloreducaţionale; contribuţii la îmbunătăţirea condiţiilor dinşcoli; promovarea 
unor modele de activităţi/proiecte/programe educaţionale inovatoare. 

Şcoala trebuie să găsească formele optime prin care cei implicaţi în acest proces de educare să poată 
gestiona resursele umane, să aibă cunoştinţe de psihologie şi pedagogie, să se poată adapta rapid la managementul 
schimbărilor din societateaactuală. 

Totuşi, rolul important, cel puţin acum, îl are şcoala, cadrele didactice, educatorul, care, prin activităţile 
elaborate, pot dezvolta la elevi norme şi conduite sociomorale, pot dezvolta abilităţi şi conduite morale şi civice, în 
contextul europeanactual. 

Pentru consolidarea unui set de valori stabil şi coerent care sprijină şcoala în formarea la copii a conduitei 
favorabile, a unui stil de viaţă sănătos mintal, emoţional, fizic şi socio - moral se urmărește implicarea familiei şi a 
comunităţii printr-un parteneriat permanent cu școala. 

Valoarea educaţiei creşte într-o lume în care schimbările s-au accelerat simţitor, într-o societate a 
opţiunilor individuale şi sociale multiple, marcată de o multitudine de tranziţii, de naturi diferite. 

Educaţia este nevoită să răspundă provocărilor unei lumi a societăţilor şi indivizilor în derută, o lume în 
care s-au pierdut şi se pierd repere, sisteme de referinţă, iar sistemele etice  se află încriză. 

Ea trebuie să construiască drumuri noi pentru speranţă, prin formarea unor cadre cât mai flexibile, a unor 
capacităţi şi comportamente capabile să facă faţă schimbării permanente şi să adapteze elevul la incertitudine şi 
complexitate. 

Astfel, școala este chemată alături de familie și comunitate, să contribuie decisiv la reconstrucţia spirituală, 
la redefinirea unor noi sisteme de valori. 

În prezent România cunoaşte o încercare de redefinire a rolului social al educaţiei, în contextul unui 
„parteneriat pentru educaţie”, un dialog deschis, lucid, responsabil, între toţi factorii educaţionali (familie, Biserică, 
şcoală, comunitate locală). 

În acest context școala se deschide spre mediul comunitar, oferind propuneri de realizare a osmozei şcoală 
- comunitate (şcoala în comunitate şi comunitatea în şcoală), în perspectiva înţelegerii şcolii ca un centru cultural şi 
civic, centru complex de învăţare la îndemâna tuturor, tineri şi mai puţin tineri. 

 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

55 
 

Bibliografie generală: 
Agabrian, Mircea - Parteneriate familie – şcoală - comunitate, Ed. Institutul European, Iaşi, 2005 
Anghel, P. - Stiluri şi metode de comunicare, Ed. Aramis, Bucureşti, 2003; 
Baran Pescaru, Adina - Parteneriat în educaţie: şcoală - familie - comunitate, Ed. Aramis, Bucureşti, 2004; 
Binet, Alfred – Idei moderne despre copii, Ed. Didactică şi Pedagogică, Bucureşti, 1975; 
Chiru, Mihaela - Cu părinţii la şcoală – ghid pentru profesori, Ed. Humanitas Educaţional, Bucureşti, 2003; 
Claff, G. - Parteneriat şcoală – familie - comunitate. Ghidul cadrului didactic. Program PHARE Acces la educaţie 
pentru grupuri dezavantajate, București, 2006; 
Iosifescu, Şerban (coord.) - Management educaţional pentru instituţiile deînvăţământ. 
Bucureşti: ISE - MEC, 2001; 
Oprea, Olga – Tehnologia instruirii, Ed. Didactică şi Pedagogică, Bucureşti, 1979; 
Osterrieth, Paul - Copilul şi familia, Ed. Didactică şi Pedagogică, Bucureşti, 1975 
Rădulescu, Mihaela – Pedagogia Freinet, Ed. Polirom, Iași, 1999; 
Tomșa, Gh. - Consilierea şi orientarea în şcoală. Bucureşti, Casa de Editură Viaţa Românească, 1999; 
Velea, Luciana Simona (coord.) - Participarea elevilor în școală și comunitate, Ghid pentru profesori și elevi, Ed. 
Agata, Botoșani, 2006; 
Vlăsceanu L. (coord.) - Școala la răscruce. Schimbare și continuitate în curriculumul învățământului obligatoriu, 
studiu de impact, Ed. Polirom, Iași, 2002; 
Vrășmaș, Ecaterina Adina - Consilierea şi educaţia preşcolară.Bucureşti, Ed. Aramis, 2002. 
Bibliografie web: 
https://iteach.ro/experientedidactice/scoala-familie-comunitate-formarea-personalitatii-elevilor 
 https://iteach.ro/experientedidactice/dezvoltarea-parteneriatului-scoala-familie-prin-proiecte europene 

 
 

Dumitru Dan 
14 iulie 1889, Bacău - 4 decembrie1976, Buzău 

Profesor învățământ primar Tănase Ioana 
Școala Gimnazială Gura Văii, structură a Școlii Gimnaziale „Ion Borcea” Racova 

 
 

 
 

Povestea călătoriei celor patru români care au plecat în 1910 să străbată 100000 de km pe jos.  
Paul Pârvu, Alexandru Pascu, Gheorghe Negreanu şi Dumitru Dan au uimit lumea acum 100 de ani cu 

voinţa lor incredibilă. În 1910, aceștia au pornit să ocolească pe jos Pământul. O istorie incredibilă se leagă de 
numele unor români, la începutul veacului douăzeci. Atleţi, temerari, aventurieri sau toate la un loc, patru studenţi în 
costum popular pleacă în 1910 pe drumul unei performanţe sportive şi umane unice în istorie: ocolul Pământului la 
picior, fără ajutor financiar. Mărturiile acestui film neverosimil se recompun greoi, aidoma unor diapozitive culese 
din ploaie, în ritmul în care lumea se grăbeşte acum.  

Provocarea secolului  
Vara lui 1908. În vestul Europei, globetroterrii fascinează, iar expediţiile sunt la modă. Touring Club de 

France, agenţie de sport şi turism din Paris , lansează o provocare nemai întâlnită: cine parcurge 100000 de kilometri 
pe jos, ocolind Pământul cu mijloace materiale proprii, va primi 100000 de franci francezi.  

Adică aproape jumătate de milion de euro astăzi! Dumitru Dan şi Paul Pîrvu sunt studenţi la geografie în 
capitala Franţei, Gheoghe Negreanu şi Alexandru Pascu, la Conservatorul parizian. Anunţul îi pune pe gânduri: 
munceau cu ziua să se întreţină iar banii de studii îi câştigau din spectacole de dansuri, cântece şi teatru popular. Toţi 
cei patru au 19 ani.  

100000 km, în şase ani!  
Dumitru Dan, născut pe 14 iulie 1889 şi plecat din Buhuşi, atunci un sătuc la douăzeci de kilometri mai sus 

de Bacău îşi convinge camarazii să se înscrie în cursă şi află detaliile: itinierariu la alegere, dar aprobat de Touring 
Club, certificările vamale şi ale autorităţilor locale probează parcursul, plecare din capitala ţării de origine iar toate 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

56 
 

costurile vor fi suportate de participanţi. În câteva luni, peste 200 de visători se înscriu. Dintre toate itinerariile, cel al 
românilor e singurul acceptat. Dumitru Dan, liderul grupului, pune o singură condiţie: doi ani să fie lăsaţi să se 
pregătească în ţară. Nebunia ocolirii globului pământesc, de la expediţia lui Magellan în 1521, se împlinise în mai 
toate felurile, mai puţin pe jos. Recordul vremii aparţinea italianului Armando Louy, care străbătuse 50000 km într-
un deceniu. Doar că cei patru români îşi propun dublul distanţei, în doar şase ani!  

Ocolul Pământului în opinci  
Întorşi în România, cei patru se specializează în cartografie, meteorologie şi etnografie. Fac studii 

geografice şi deprind cunoştinţe de medicină. Vorbeau franceză şi germană, aşa că fiecare se apucă de învăţat o altă 
limbă. Merg zilnic 45 de km pe jos, în zone de câmpie, deal şi munte, în toate anotimpurile. Exersează diferite feluri 
de mers şi mărşăluit şi alocă două ore pe zi exerciţiilor de forţă şi gimnasticii.  

Singurul impediment rămâne susţinerea materială. Aşa că învaţă sute de cântece şi dansuri populare 
româneşti şi se experimentează în cântatul la fluier şi acordeon: „Dacă sîntem români şi vom cunoaşte lumea, atunci 
cînd să cunoască lumea românii, dacă nu atunci când aceştia le vin la poartă? Vom purta tot timpul opinci şi costum 
popular”, propune Dan. Banii pentru hrană, transport şi taxe aveau să-i obţină susţinând mii de spectacole folclorice, 
de la Teheran la Capetown şi din satele eschimoşilor până la Casa Albă!  

Pe 1 aprilie 1910 începe călătoria impresionantă a celor patru. Din documente, mărturii şi din însemnările de 
drum ale lui Dumitru Dan, s-a putut reface traseul incredibil al celor patru români.  

„Cerul acoperit şi plouă mărunt. Toţi patru în costume naţionale şi opinci ieşim din Capitală”. Sunt primele 
cuvinte din jurnalul de călătorie al lui Dumitru Dan, pe 1 aprilie 1910. Însoţiţi de Harap, câinele care-i va urma 
aproape tot timpul, cu bagaje în spate care nu depăşesc opt kilograme, studenţii se îndreaptă spre Braşov . În cei şase 
ani, aveau să găsească în oraşele în care ajungeau costume şi opinci trimise prin poştă de rude, după un calendar 
strict.  

După doar trei zile de la pornire, Dan, Pascu, Negreanu şi Pârvu ajung la Budapesta. De aici până la Viena 
nu planificaseră nici o oprire, aşa că parcurg distanţa în „mers voinicesc”, după cum consemnează Dan. Prima 
impresie puternică o lasă capitala Imperiului Austro-Ungar, din care şi Transilvania făcea parte atunci,o zi şi-o 
noapte la Viena sunt uimiţi de „cerşetorii orbi care vând chibrituri lângă vitrinele luxoase de pe Ring”, tramvaiele 
aglomerate şi „funcţionarii care beau permanent capuţiner (cafea cu lapte)”. Aici dau prima reprezentaţie, într-un 
teatru de cartier, şi câştigă primii bani. Urmează Berlinul, unde poarta Brandenburg, carul cu patru cai al zeiţei 
Victoria şi reuşita unui al doilea spectacol alungă primele gânduri de deznădejde. La graniţa cu Danemarca apare şi 
primul obstacol major: un vameş „refractar la ideea de turism internaţional” îi arestează şi îi expediază în Flensburg , 
considerându-i spioni! „Ne-am lămurit cu superiorii şi apoi ne-am reîntâlnit cu bietul la vamă”, notează ironic 
Dumitru Dan.  

În mai 1911, la doar un an de la începutul itinerariului lor, cei patru români se află în Australia, după ce au 
traversat Europa, au trecut prin Asia şi pe coasta de Vest a Africii.  

Compensând vitregiile acestei aventuri cu fascinaţia descoperirii de oameni şi locuri noi, Pascu, Pârvu, 
Negreanu şi Dan îşi continuă senini itinerariul la capătul căruia, în 1916, ar trebui să completeze 100000 de km 
parcurşi pe jos. Însă în decursul a doar câteva luni, moartea are să înjumătăţească echipajul temerar. 

India îi lasă doar 3 
„Jurasem să ne ferim de tot ce e străin obiceiurilor noastre. Pascu s-a dezmeticit puţin şi a început să se 

scuze, ba că masa a fost copioasă, ba că nu a putut refuza. În timp ce explica, s-a prăbuşit”, notează Dan cu 
amărăciune. Colegii i-au „fricţionat braţele şi tâmplele”, dar rajahul i-a liniştit, spunând că un somn de o oră-două îl 
va face ca nou. Pascu nu s-a mai trezit niciodată, iar medicul palatului a constatat decesul: intoxicare cu opium. Pe 
17 iulie 1911, rămâneau doar trei călători şi câinele lor, Harap.  

Doar doi, după doi ani de drum  
Din lumea niponă, românii intră în China prin Hong Kong, trecând prin Canton (astăzi Guangzhou) şi 

stabilind ca destinaţie finală a acestei etape de traseu oraşul Pekin, capitala Beijing de azi. Itinerariul presupune 
traversarea munţilor Nau Lin, pe poteci înguste, sub care se deschideau prăpăstii fioroase. Cei trei merg în şir indian, 
sprijinindu-se în bastoane de lemn, ascuţite. Un strigăt şuierător îi încremeneşte. Din faţă, Dan întoarce privirea spre 
Pârvu: Negreanu se rostogolea lovindu-se de stâncile ude şi se prăbuşi într-un pârâu.  

Cei doi colegi îl trag cu frânghiile şi îl întind, dar Negreanu „părea să aibă fracturi şi leziuni interne, era tot 
însângerat”, ducând la decesul acestuia. 

Drumul crâncen prin Siberia şi Alaska  
Din zona Pekinului, capitala Beijing de astăzi, românii pleacă îndureraţi către portul siberian Nikolaevsk şi 

apoi în peninsula Kamceatka, la sfârşitul toamnei lui 1912.  
Ajunsi în Jacksonville, Florida, Pârvu se prăbuşeşte: „Era la capătul puterilor, picioarele aveau răni 

groaznice, iar cei patru medici care l-au consultat mi-au spus că e grav şi trebuie să se oprească”, notează Dan. Două 
săptămîni petrec împreună cei doi prieteni, fără să ştie că nu se vor mai vedea niciodată. Pârvu îl roagă pe Dan să i-l 
lase alături pe Harap, credinciosul câine care îi urmase încă din prima zi de drum, pe 1 aprilie 1910, şi îi transmite un 
mesaj răscolitor camaradului: „Măi frăţioare, am făcut mai bine de 90000 de km. Am fost patru, apoi trei şi, iată, doi. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

57 
 

Acum mă pierd şi eu. Nu trebuie să se spună că românii au abandonat, copleşiţi de greutăţi! Ştiam că vor fi, dar nu 
le-am prevăzut aşa de groaznice. Speram să revedem cu toţii pământul patriei, dar n-a fost cu putinţă. Trebuie să 
lupţi singur, să mergi neşovăielnic mai departe!”. Peste câteva luni, în mai 1915, Pârvu avea să moară cu ambele 
picioare amputate. Dumitru Dan îşi continuă drumul, singur şi zguduit. Ajuns singur în Havana, la 18 ianuarie 1915, 
după şase luni de periplu american, Dan e primit cu mare fast, întâlnind cea mai călduroasă atmosferă. O lună de zile 
i-a trebuit călătorului să se refacă după ultimul şoc, cel al singurătăţii. 

După o escală în Malta, Dumitru Dan e arestat la Salonic de un ofiţer britanic care îl consideră spion, după 
ce i-a găsit în bagaje reviste din toate colţurile lumii. Europa se afla în plin război, iar românul este expediat la 
Londra, pentru anchetă, unde ministrul plenipotenţiar al României şi cluburile sportive britanice fac presiuni şi e, în 
cele din urmă, eliberat şi retrimis la Salonic. De aici însă, Dan e obligat de mersul războiului să întrerupă traseul 
stabilit şi se întoarce în ţară , când mai avea doar 4000 de km de parcurs din cei 100000! Abia în vara lui 1923, cînd 
Touring Club de France îi stabileşte un itinerariu pentru parcurgerea distanţei rămase, Dan pleacă din Bucureşti, pe 
ruta Belgrad-Skopje-Tirana-Zagreb, traversând nordul Italiei şi Elveţia. Soseşte la Paris pe 14 iulie 1923, ziua 
naţională a Franţei şi cea în care călătorul temerar împlineşte 34 de ani. Află că fusese monitorizat în permanenţă de 
diplomaţii ambasadelor franceze şi de organizaţii sportive din toată lumea. După ce prezintă raportul călătoriei, e 
primit cu fast şi i se înmînează cei 100000 de franci devalorizaţi, împreună cu titlul de campion mondial (facsimil).  

Tragediile unei victorii îngropate  
În concluzie, marele român Dumitru Dan a traversat 7 mări şi 3 oceane, de patru ori cel Atlantic, de două ori 

cel Indian şi o dată Pacificul. 497 perechi de opinci şi 28 de costume populare a rupt acesta în cei şase ani de 
călătorie. Mormântul temerarului român Dumitru Dan e străjuit de o cruce de metal, fără nume, într-un cimitir din 
Buzău, devenind cetățean de onoare al Buzăului în 2015.  
Bibliografie: 
Val Tebeica, Strbătând lumea , Ed. Științifică, 1962; 
Revista Atheneum, Revistă de Cultură a Românilor din Canada. 

 
 

Ion Th. Simionescu 
Învățătoare Tebeică Ana-Loredana 

Școala Gimnazială ,,Alexandru cel Bun” Bacău 
 

Viața culturală și spirituală își are rădăcini adânci în diferite obiceiuri care s-au transmis din generație în 
generație, fie educarea copiilor, fie practicarea unor meserii casnice, cum ar fi țesutului,prelucrarea ceramicii, 
fabricarea țuicii, a vinului și altele. Rolul principal în educarea copiilor l-a avut biserica,prin slujitorii ei. 

În comuna Hemeiuș, jud. Bacău s-au născut multe dintre personalități ai neamului românesc. 
Un fiu al satului, cu care comuna se mândrește, este Ion Simionescu. El este născut la 10 iulie 1873, în satul 

Hemeiuș (Fântânele), în actuala locuință a domnului Dumitriu Ion, fiul lui Toader Gheorghiu fiind asistat la naștere 
de batrâna Habet. 

Peste casa țărănească, destul de puțin îndestulată, a trecut însă prea repede secera morții. Mama lui Ion și a 
lui Gheorghe moare în anul 1875, când Ion avea 2 ani, iar tatăl moare cu un an mai târziu. 

Rămași orfani de ambii părinți, Ion de 3 ani și Gheorghe de 5 ani, trec sub îngrijirea bunicii, pe nume 
Simionescu, care locuia în mahalaua Sfântului Ion din Botoșani, casă ce se află și astăzi pe fostul bulevard V. I. 
Lenin nr. 106. 

La Școala Primară Nr.1 din Botoșani au frecventat cursurile sub numele de Ion Simionescu. Urmează 
cursurile liceului ,,A. T. C. Dumitrescu, Ovid Densușianu și Gheorghe Velea”. 

După bacalaureat, în septembrie 1890, tânărul Ion Simionescu, în vârstă de 17 ani, se înscrie la Facultatea 
de Științe din Iași, secția Stiințe Naturale. În aceeași toamnă, prin concurs, devine bursier al Școlii Normale  
,,N. Lupu,” avându-i ca profesori pe Grigore Cobalcescu și Petre Poni. 

Lucrează ca profesor la liceul ,,A. T. Laurian” din Botoșani, de unde devine bursier al Academiei Române, 
dă doctoratul la Viena în 1898, devenind profesor prin concurs în 1905. 

În timpul celor 30 de ani cât a funcționat ca profesor la Iași, este ales membru al Academiei Române în 
1905, iar în 1911 devine membru titular al Academiei. În 1929 devine titularul catedrei de Paleontologiei la 
Universitatea din București până în 1941, când pleacă ca președinte al Academiei Române pâna în anul 1944, anul 
morții marelui savant, în urma unui infarct miocardic. 

 
 
 
 
 
 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

58 
 

Solomon Marcus 
(1925 – 2016) 

Profesor învățământ primar Tînjală Mariana 
Şcoala Gimnazială „Alexandru cel Bun” Bacău 

 
„Matematica s-o fi scriind cu cifre/dar poezia nu se scrie cu cuvinte./Cucurigu!”, astfel se încheie poezia 

„Matematica poetică” scrisă de Nichita Stănescu și dedicată lui Solomon Marcus. 
Solomon Marcus s-a născut la data de 1 martie 1925, în oraşul Bacău. Părinţii săi, Sima şi Alter Gherşin 

Marcus, au fost croitori. Încă de mic a fost nevoit să convieţuiască cu diferitele dictaturi, războiul, restricţii de 
exprimare şi gândire. De la vârsta de 16 – 17 ani a început să ofere meditaţii elevilor mai mici pentru a-şi sprijini 
familia. La examenul de bacalaureat reuşeşte primul din cei 156 de concurenţi. Din toamna anului 1944, începe 
cursurile Facultăţii de Matematică din cadrul Universităţii Bucureşti. 

A fost matematician român de etnie evreiască, membru titular al Academiei Române (2001). A obţinut 
diploma de merit în matematică la Universitatea din Bucureşti, unde a parcurs o lungă carieră didactică şi ştiinţifică. 
Deşi, domeniul principal al cercetărilor sale a fost analiza matematică, matematica şi ligvistica computaţională, a 
publicat numeroase cărţi şi articole pe diferite subiecte culturale, din poetică, lingvistică, semiotică, filozofie şi 
istoria ştiinţei şi a educaţiei. Lucrările sale au fost traduse în multe ţări ale lumii, existând versiuni în limbile 
franceză, engleză, rusă, germană, spaniolă, italiană, cehă, maghiară, sârbă, greacă. 

Profesorul Solomon Marcus renunţă, după 42 de ani, la obligaţiile universitare de la Facultatea de 
matematică – informatică a Universităţii din Bucureşti şi este prezent la manifestări  diverse, militând astfel pentru 
schimbarea învăţământului românesc, prin trecerea de la forma pasivă, de memorare, la una activă, în care elevul sau 
studentul să îşi pună şi să pună întrebări. Militează totodată pentru adaptarea programelor şi manualelor şcolare la 
timpurile noastre. 

Înainte de 1989 a primit doar premiile Academiei pentru lucrările sale (Premiul „Timotei Cipariu” – 1964, 
Premiul „Gheorghe Lazăr” – 1967), iar după această dată a primit mai multe premii şi a fost declarat cetăţean de 
onoare al municipiilor Iaşi, Botoşani şi Bacău. A fost  încununat cu titlul de Doctor Honoris Causa la universităţi din 
Craiova, Bacău, Petroşani, Constanţa, Iaşi, Oradea, membru al elitistului şi influentului Club de la Roma şi a 
participat la lucrările Federaţiei Mondiale pentru Studiul Viitorului. 

Din anul 2014 se desfăşoară, la Bacău, două concursuri care îi poartă numele: unul interdisciplinar 
(literatură şi matematică) şi altul de literatura română. 

Profesorul Solomon Marcus a propus, în complementaritate cu cele Zece Porunci biblice, un număr de 
„Zece nevoi umane” pentru că, mai mult decât oricând, crede în bine şi în frumuseţea aparte a vieţii. Solomon 
Marcus începe cu prima dintre nevoi, şi-anume, nevoia de a da un sens vieţii, la nivel elementar: să descoperi 
farmecul celor mai simple acte ale vieţii, faptul de a respira, de a privi cerul, copiii şi animalele. Dar, cea mai 
importantă dintre toate nevoile, spune Solomon Marcus, este nevoia de omenie. „Această nevoie organică de a fi 
mereu împreună cu alţii. Oricât de mare ar fi fost satisfacţia pe care mi-o dădea un lucru, dacă nu ajungeam să 
împărtăşesc această satisfacţie cu alţii, simţeam că rămânea o acţiune neîmplinită, nedusă la capăt”, spunea 
profesorul. 

Solomon Marcus şi-a propus ca până în ultima clipă să continue să-i înveţe pe cei din jurul lui să se bucure 
de fiecare moment. Energia lui este molipsitoare, iar determinarea lui va schimba, în continuare, generaţii întregi. 

Profesorul Solomon Marcus a murit pe 17 martie 2016, la Spitalul Fundeni din Bucureşti. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

59 
 

Dezvoltarea culturii 
1918 - 1947 

Profesor învățământ primar Țintaru Anișoara 
Colegiul Național „Ferdinand I” Bacău  

 
După 1918, cultura s-a dezvoltat în cadrul naţional întregit, s-a îmbogăţit prin aportul noilor provincii şi a 

contribuit la consolidarea statului naţional unitar; intre cele două războaie mondiale se desfăşoară şi în sfera culturii, 
lupta între forţele progresiste şi cele retrograde. În cursul acestei confruntări se afirmă un şir de personalităţi 
ştiinţifice, literare şi artistice ale căror opere depăşesc prin valoarea lor cadrul culturii naţionale. 
ÎNVĂŢĂMÂNTUL 

Desăvârşirea statului naţional român unitar, democratizarea vieţii publice şi necesităţile sporite ale 
administraţiei au impus unificarea legislaţiei şcolare, modernizarea învăţământului şi lărgirea accesului în şcolile de 
toate gradele. Numărul învăţătorilor a crescut de la 13600 în anul şcolar 1918 - 1919 la 17914 în anul şcolar 1937 - 
1938. Numărul şcolilor secundare teoretice şi tehnice a crescut de la 186, câte funcţionau în 1919, la 825 în 1938. 

Învăţământul superior s-a dezvoltat necontenit. Universităţilor de la Bucureşti, Iaşi, Cluj, li s-au adăugat 
Academia de arhitectură şi Politehnică din Timişoara, Politehnica din Bucuresti, Academia de drept din Oradea. În 
anul 1918 erau 12000 de studenţi, iar în 1933 erau 36000 de studenţi. 
ŞTIINŢELE 

Desăvârşirea unităţii statului, viaţa ştiinţifică intră într-o fază superioară, rezultatele savanţilor români care 
aduc importante contribuţii la dezvoltarea ştiinţei sunt mai numeroase decât în trecut şi ele se bucură de recunoaştere 
internaţională. 

Printre personalităţile care s-au ocupat cu dezvoltarea ştiinţelor se numără Gh. Ţiţeica - unul din creatorii 
geometriei diferenţiale, alături de Al. Myller. Al. Pantozi - studiul geometriei diferentiale proiective. Teoria 
probabilităţii şi statistici matematice – O. Onicescu şi Gh. Mihoc. Gr. Moisil şi M. Nicolescu - funcţii poliarmonice, 
teoria ecuaţiilor cu derivate parţiale. N. Teodorescu şi H. Hulubei - în domeniul razelor X. În aerodinamică - 
H.Coanda. În chimie - C.D. Neniţescu. În studiul geografiei - S. Mehedinţi. În biologie - Gr. Antipa, E. Racoviţă. Şi 
în alte ştiinţe - T. Vuia, Gr. Constantin, T. Negrescu. Istorie - Nicolae Iorga, Vasile Pârvan. 
LITERATURA 

După desăvârşirea statului naţional român, literatura cunoaşte o puternică afirmare. Una din publicaţiile 
literare de mare prestigiu, care după primul război mondial îsi revizuieşte orientarea, abandonând poporanismul este 
„Viaţa Românească” revista care până la suprimarea ei, în 1941, de către cenzura fascistă, a fost tribuna  
democratismului burghez radical, de pe care şi-au spus cuvântul personalităţi dintre cele mai prestigioase ale culturii 
românesti. Sumarul ei includea numele aproape ale tuturor scriitorilor români: Mihail Sadoveanu, Al. Teodoreanu, 
Ionel Teodoreanu, Cezar Petrescu, Damian Stănoiu, G. Topârceanu, Al Philippide, Demostene Botez, Otilia Cazimir. 

La conducerea revistei s-a aflat o vreme George Călinescu. Toate sectoarele literaturii cunosc o deosebită  
dezvoltare. O puternică dezvoltare constituie curentele derivate din simbolism, modernismul domina întreg domeniul 
liric. Teoreticianul acestei orientări este Eugen Lovinescu a cărui revistă – „Sburătorul” - şi mai cu seamă cenaclul 
cu acelaşi nume, devin centrul mişcării de înnoire a literaturii. Orientarea numită modernism şi-a avut reprezentanţi 
pe unii dintre cei mai mari scriitori ai timpului Tudor Arghezi, Liviu Rebreanu, Hortensia Papadat-Bengescu, Camil 

Petrescu. 
 

Dascălii şcolii băcăuane  
Profesor învățământ primar Vespan Mihaela 

Şcoala Gimnazială „Alexandru cel Bun” Bacău 
 
Stăruie în mintea şi inimile noastre figurile acelor care s-au străduit să ne pregătească. Ca elevi, am apreciat 

în mod deosebit valoarea profesională, morală şi socială a dascălilor noştri. Cu cât cercetăm trecutul şi activitatea lor 
în cele mai diverse domenii, cu atât ne convingem mai mult asupra valorii lor spirituale.  

Nu se poate cuprinde întreaga galerie din vremuri străvechi din lipsa materialului informaţional. Prezentând 
câteva personalităţi ale şcolii băcăuane, încerc să scot în evidenţă profilul adevărat al acestora, rolul lor în viaţa şi 
activitatea comunităţii. 

Stăpâni pe pregătirea lor profesională, cunoscători ai culturii universale, oameni cu idei înaintate, luptători 
înflăcăraţi pentru realizarea idealului nostru naţional, patrioţi adevăraţi, aceştia au sădit în inimile copiilor tot ce au 
avut mai bun. Dovada cea mai înaltă a dăruirii lor o reprezintă cealaltă galerie de personalităţi ale vieţii ştiinţifice ori 
cultural-artistice din ţara noastră , adică foştii elevi ai şcolilor din oraşul Bacău. 

Cadre didactice ale şcolilor băcăuane: 
Constantin Platon 
Sava Ariton 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

60 
 

Grigore Haralamb Grandea 
D.D.Pătrăşcanu 
Garabet Ibrăileanu 
Eugeniu Revent 
Constantin Platon 
A fost primul dascăl al şcolii publice (Schola Domnească) care a luat fiinţă la Bacău înanul1839 şi unde a 

lucrat timp de 25 de ani, înfruntând greutăţile şi lipsurile inerente oricărui început. 
Absolvent al Academiei Mihăilene, cunoscător al limbilor clasice (slavonă, latină, greacă) ca şi a limbilor 

moderne (franceză, germană), C. Platon s-a afirmat ca un intelectual de înaltă ţinută, participând la toate acţiunile ce 
se hotărau în ţinutul Bacăului, nu numai în calitate de cadru didactic, ci şi de membru în Consiliul comunal şi al 
ţinutului, iar mai apoi ca deputat sau gazetar, colaborând la ziare şi reviste precum: „Gazetta de Bacău”, „Bacăul”, 
„Renaşterea Bacăului” sau „Mica Revistă”.  

În calitate de publicist colaborează şi la reviste din Iaşi, cum ar fi: „Buciumul român”, „Albina 
românească”, „Steaua Dunării”, precum şi din Transilvania, întreţinând o strânsă corespondenţă cu intelectualul 
ardelean George Bariţiu, în timpul Revoluţiei de la 1848 - 1849 sau în vremea Unirii Principatelor Române de la 
1859. 

În domeniul învăţământului, Constantin Platon a înfiinţat alte două şcoli în Bacău şi aproximativ 170 în 
ţinuturile Bacău, Roman şi Vaslui, a organizat şi condus Şcoala Preparandală din Bacău, unde timp de doi ani a 
pregătit peste 40 de învăţători pentru şcolile satelor băcăuane. A fost revizor şcolar între anii 1864 - 1866 şi a realizat 
un Manual de gramatică românească care a circulat în toate şcolile din Moldova.  

Pentru întreaga sa activitate a primit titlul de slugeriu din partea Eforiei Învăţătoreşti, a fost decorat cu 
medalia Bene-Merenti (1878) şi i s-a acordat  Coroana României în 1889. 

Sava Ariton 
După terminarea Seminarului „Veniamin Costache” din Iaşi (1888) este numit institutor şi director la Şcoala 

de Băieţi Nr. 3 din Bacău (actuala Şcoală „Spiru Haret”). În 1899 este transferat ca director, la Şcoala de Băieţi Nr. 2 
(actuala Şcoală Gimnazială „Alexandru Ioan Cuza”) unde îşi va desfăşura activitatea până la pensionare, în 1931. 

În timpul lui Sava Ariton, Şcoala de Băieţi Nr. 2 se bucura de un prestigiu aşa de mare, încât părinţii elevilor 
se simţeau mândri de a avea copiii la această şcoală , care se confunda cu persoana sa. Nimeni nu mai spunea ca-şi 
dă copilul la Şcoala de Băieţi Nr. 2, ci la „Şcoala lui Sava Ariton”. Încă din anul 1905, elevii acestei şcoli căpătau 
cunoştinţe practice de mare actualitate şi trebuinţă pentru ei şi economia naţională.  

Tot acum activitatea acestei unităţi de învăţământ s-a extins prin înfiinţarea Şcolii de Adulţi care cuprindea 
cursuri de alfabetizare pentru neştiutorii de carte, cei cu învăţământul primar neterminat precum şi o secţie 
comercială.  

S-a menţinut ca director o perioadă aşa de îndelungată prin meritele sale personale, fiind respectat de 
întreaga obşte băcăuană. I s-a oferit postul de revizor şcolar, dar nu l-a primit, rămânând mai departe la catedra sa, 
căreia i s-a dăruit cu tot sufletul. Pe drept cuvânt, revizorul şcolar P. Volănescu aprecia: „…după informaţiile de la 
ceilalţi colegi, dl Ariton este un foarte activ institutor şi poate cel mai cult dintre dânşii. Şcoala, sub toate raporturile 
este foarte bine, ceea ce denotă că e un excelent director”. 

Grigore Haralamb Grandea 
Medic militar şi profesor de ştiinţele naturii,ajutor de redactor la „Monitorul Oficial”, bibliotecar, revizor 

şcolar, publicist, poet, romancier, autor de manuale, Grigore Haralamb Grandea se retrage la Bacău, pe la 1888 sau 
1889, fiind numit ca profesor suplinitor de limba franceză la Gimnaziul 

„Principele Ferdinand” unde va funcţiona până în 1897. 
Aici manifestă exigenţă în pregătirea elevilor săi, bucurându-se de respectul şcolarilor, fapt evidenţiat de 

colegii săi, în consiliile profesorale. Începând cu anul şcolar 1894 - 1895, Grandea îl are ca elev pe Gheorghe 
Vasiliu, viitorul George Bacovia. Gimnaziului din Bacău i-a donat şi o bogată bibliotecă, având în vitrinele sale 
operele unor scriitori clasici francezi ca: Voltaire, Chateaubriand, Racine, Corneille etc. 

Caietele cu manuscrisele lui Grigore Haralamb Grandea, aflate în depozitele Direcţiei Judeţene a Arhivelor 
Naţionale din Bacău, dau posibilitate cercetătorului să cunoască aspectele inedite ale unui scriitor „ilustru odată, 
astăzi cu totul uitat” cum îl aprecia George Călinescu. 

Lucrări publicate: Preludele (1862), Poezii (1865), La Meuse (1867), Fulga(1872), Nostalgii (1885). 
D.D.Pătrăşcanu 
Profesor de istorie şi filosofie la Liceul „Principele Ferdinand” din Bacău, între 1898 - 1907.  
În 1904 este al doilea director al Şcolii de Adulţi din Bacău (după Sava Ariton). Profesorul D. D. Pătrăşcanu 

completează riguros condica de prezenţă, notând cu grijă temele lecţiilor sale la care au asistat, ca elevi, printre alţii, 
George Bacovia, Eugen Ciuchi, I. I. Stoican, Maximilian Costin. 

„Intelectual vioi,întreprinzător, preocupat în acei ani de perfecţionarea sa profesională”, D. D. Pătrăşcanu a 
debutat în revista băcăuană „Crainicul” (1904) dar adevăratul debut literar are loc în revista „Viaţa Românească” în 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

61 
 

anul 1907. Face parte din grupul scriitorilor formaţi în jurul revistei „Viaţa Românească” fiind considerat cel mai 
bun umorist al acestei reviste, dinainte de război”. 

Alături de alţi reprezentanţi ai genului scurt (I. A. Bassarabescu, I. Al. Brătescu-Voineşti) D. D. Pătrăşcanu 
prezintă în schiţele şi nuvelele sale împestriţata lume băcăuană care i-a oferit destule „modele”: tipologii de 
provinciali, oameni cu existenţa dominată de ticuri şi obsesii, cu rude apropiate în lumea eroilor lui Caragiale sau 
Delavrancea. Deopotrivă pentru învăţământul băcăuan, dar şi pentru istoria literară, momentul D. D. Pătrăşcanu se 
înscrie într-o tradiţie locală ce trebuie valorificată cu generozitate de cei de azi.  

Lucrări: Schiţe şi amintiri (1909), Candidat fără noroc şi alte povestiri folositoare (1916), Domnul Nae. 
Scene din viaţa ocupaţiei (1921), Un prânz de gala (1928). 

Garabet Ibrăileanu 
Puţine individualităţi literare au exercitat asupra intelectualilor moldoveni o influenţă atât de considerabilă, 

decisivă şi directă precum Garabet Ibrăileanu.  
Personalitatea sa iradia o adevărată vrajă şi generaţii întregi de scriitori l-au venerat până la idolatrie. 
Din viaţă, Garabet Ibrăileanu intra în legendă. Ionel Teodoreanu îl lua, în „La Medeleni”, mentorul spiritual 

al lui Dănuţ Deleanu; elevii Liceului „Principele Ferdinand” din Bacău care l-au avut profesor de literatură, studenţii 
care i-au ascultat prelegerile aproape două decenii au rămas fascinaţi de prezenţa spirituală a profesorului. 

Fără excepţie, numele lui Garabet Ibrăileanu este aşezat alături de „Viaţa Românească”, care prin apariţia ei 
pune în mişcare energiile latente ale viitorului critic.Împrejurările  au făcut din Garabet Ibrăilenu teoreticianul 
poporanismului literar.  

Deşi restrânsă cantitativ, beletristica lui G.Ibrăileanu ocupă în ansamblul operei sale un loc  distinct, 
romanul Adela situând pe autorul său printer principalii reprezentanţi ai prozei analitice româneşti.După luarea 
licenţei în ştiinţe istorico-filosofice, în anul 1896, este numit profesor suplinitor la Gimnaziul de Băieţi din Bacău 
(tot la Bacău îşi începe şcoala primară, în septembrie 1878, probabil la Şcoala de Băieţi Nr. 1 sau Şcoala de Băieţi 
Nr. 2), dar nu se prezintă la post. Rămâne la Iaşi şi lucrează sub conducerea lui Al. Philippide, la „Dicţionarul limbii 
române”.  

Va funcţiona ca profesor de literatură română la Liceul „Principele Ferdinand” între anii 1899 - 1900, aici 
apropiindu-se de D. D. Pătrăşcanu viitor coleg de redacţie la „Viaţa Românească” şi avându-l coleg pe Gr. H. 
Grandea, profesorul de limba franceză.  

Avocatul şi scriitorul I. I. Stoican nota în 1936: „Mi-aduc aminte că, la începutul acestui veac, Ibrăileanu a 
fost profesor de limba română la liceul nostru din Bacău”. 

Eugeniu Revent 
După terminarea Facultăţii de Istorie- Filosofie din Iaşi, în 1906, face parte din corpul profesoral al Liceului 

„Principele Ferdinand” din Bacău, unde va preda istoria şi filosofia până în 1912.  
În perioada 1912 - 1913 editează revista „Chemarea”. Participă, cu grad de sublocotenent în rezervă la al 

Doilea Război Balcanic, în 1913, în cadrul Regimentului „Ştefan cel Mare” Nr. 13 Iaşi în timpul căruia este grav 
rănit. Pentru meritele de pe front este decorat cu medalia „Avântul Ţării”. Reîntors în Bacău, încearcă să revină la 
catedră dar rana căpătată în război i se agravează cauzându-i moartea în 1918.  

Referindu-se la înmormântarea poetului şi profesorului Eugeniu Revent, un martor ocular menţiona: „Am 
realizat atunci, pentru prima oară, cât de însemnat trebuie să fie un poet pentru ca o şcoală întreagă să asiste cu capul 
descoperit, la trecerea cortegiului său funerar”.  

Lucrări: Din povestea vieţii (1910), Cântecul neamului (1913). 
Bibliografie: 
Grigorovici Grigore, Bacăul din trecut şi de azi, Tipografia Primăriei Municipiului Bacău, 1933; 
Radu Costache, Bacăul de la 1850 - 1900, Ediţia a 2-a, revăzută, Editura Grafit, Bacău, 2005; 
Şendrea Eugen, Monografia municipiulu Bacău, Editura Vicovia, Bacău, 2005; 
 
 

Ion Simionescu 
Profesor Vrabie Mihaela-Gabriela  

Școala Gimnazială ,,Grigore Tabacaru” Hemeiuș, Bacău 
 

Ion Simionescu, a fost un geolog, geograf, pedagog, paleontolog, membru titular și președinte al Academiei 
Române, s-a născut la 10 iulie1873 s-a născut la 10 iulie 1873, în satul Fântânele, com. Hemeiuș, jud. Bacău. Rămas 
orfan de mic copil,a fost crescut de bunica din partea mamei, la Botoșani. Cursurile școlii primare și ale liceului le-a 
urmat în orașul Botoșani. După absolvirea liceului, a studiat la Facultatea de Științe Naturale a Universității din Iași, 
unde a fost elevul chimistului Petru Poni și a geologului Grigore Cobălcescu. La vârsta de numai 27 de ani, în 1900, 
devine profesor la Universitatea din Iași. După 29 de ani de activitate la această Universitate, a fost chemat la 
Universitatea din București, pentru a succeda la catedra de geologie a profesorului Sabba Ștefănescu. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

62 
 

Ca intelectual de înaltă ținută, Ion Simionescu a îmbinat munca de cercetare din domeniul Geologiei, 
Biologiei sau a Geografiei cu o intensă activitate culturală și de popularizare a științei. Numeroase scrieri sunt 
dedicate frumuseților patriei și poporului român: ,,prinos merit către prea scumpa țară,cu frumuseți atât de mândre, 
cu neam vrednic dar așa de greu și de des încercat”. A călătorit mult prin țară,a ținut sute de conferințe, pe teme 
foarte variate și în locuri foarte diferite, de la Ateneul Român din București până la Șenâriceni-Dorohoi, de fiecare 
dată transpunând auditoriul în mijlocul evenimentelor relatate. 

Dacă ar fi să-i așezăm pe frontispiciul operei sale un dicton care să-l cuprindă în totalitate și să ne califice 
asupra resurselor care au constituit suportul realizărilor sale demne de cei mai iluștri înaintași ai științei și culturii 
românești și poate chiar universale, atunci gândul ne duce spre ceea ce el singur admira: crezul care l-a înscris pe 
marele Pasteur în Pantheonul geniului uman „în ziua în care nu lucrez nimic, îmi pare că săvârșesc un furt.” 

În opera sa profesorul Ion Simionescu apare ca geolog de înaltă concepție, ca paleontolog care cercetează cu 
pasiune și răbdare cele mai variate resturi de animale, păstrate în pământul românesc, ca geograf care se dăruiește cu 
toată ființa sa, pentru ca să încălzească cu sufletul său acele numeroase lucrări în care redă limpede mediul geografic 
în care s-a zămislit și s-a modelat sufletul românesc. Lui Ion Simionescu i se datorează prima încercare de a alcătui o 
bibliografie referitoare la Geografia României. 

Complexa personalitate culturală a profesorului Simionescu, încrederea sa neclintită în resursele poporului, 
dar mai ales în această nestăpânită dorință de a folosi tot ce a visat și cunoscut pentru înflorirea patriei, îl consacră nu 
numai ca unul din cei mai mari iubitori ai acestei țări, dar și ca un adevărat profesor al neamului și îndrumător al 
tineretului. 

Recunoașterea meritelor excepționale ale lui Simionescu în paleontologia și stratigrafia Mezozoicului 
european reiese deosebit de clar din faptul că lucrările sale au fost și sunt folosite în elaborarea celor mai mari tratate 
și monografii publicate de-a lungul timpului. 
Bibliografie: 
Personalități românești ale științelor naturii și tehnicii.Ed.Științifică și enciclopedică,București,1982. 
 

Izabela Sadoveanu-Ivan – o militantă feministă 
Profesor învățământ primar Vranciu Cristina 

Școala Gimnazială Nr. 10 Bacău 
 

Tema propusă anul acesta m-a incitat și m-a determinat să dau un search pe Google. O pleiadă întreagă de 
personalități din diferite domenii domenii care s-au născut sau au avut măcar tangențial legătură cu orașul Bacău au 
apărut. Am preferat să șterg colbul uitării de pe un nume de care nu auzisem, care nu era prezent în mentalul 
colectiv.  

M-a atras o scriitoare, mai precis „o militantă feministă”, Izabela Sadoveanu Ivan. Născută în 1870 în 
Săucești, s-a remarcat ca jurnalistă, critică literară, poetă, profesoară, activistă. 

În fața mea s-a deschis o revistă de 40 de pagini, cu iz vechi, deși în fomat PDF, „Societatea de mâine”. 
Până să ajung la articolul care mă interesa în mod direct, am descoperit alte articole interesante și foarte actuale. 
Citind „O nouă legiferare a învățământului primar”, am zâmbit amar citind pasaje precum „Statul având mereu sub 
privegherea și îngrijirea sa pe cei mai buni elevi, meniți să constituie elita conducătoare de mâine” și am avut 
senzația de deja-vu citind  că „Învățământul nostru primar a suferit în genere de faptul că a avut un caracter prea 
teoretic și depărtat de viață pe deoparte, iar pe de alta cunoştinţele pe care elevii trebue să le dobândească in şcoală 
s'au predat elevilor în aşa fel încât ele nu alcătuiau un tot armonic, sintetic”. 

Articolul aparținând scriitoarei de origine băcăuană, „Scurt istoric despre asociaţiile femeilor române”, 
prezintă o trecere în revistă a femeilor care au luptat pentru repoziționarea lor în viața socială și politică. Încă din 
secolul al XIX-lea, au existat voci care au afirmat că, pentru regenerarea României, este necesară emanciparea 
femeii, prin crearea de şcoli şi instituţii de educaţie pentru femei.  

Se prezintă un traseu care a generat statului femeii în societate, care „cu avutul ei părintesc cu tot, a devenit 
proprietatea soţului său”. S-a conștientizat faptul ca problema majoră a femeii este starea ei economică. Drept 
urmare, în 1895 se înființează prima Ligă feministă, care să lupte pentru drepturile femeii în politică, și se deschide 
prima Școală profesională pentru femei. În articol, Izabela Sadoveanu dovedește rigurozitate, capacitate de sinteză și 
o bună documentare. 

Dar latura feminist i se dezvoltă ulterior. 
Inițial, debutează în 1890 cu poezii în Școala nouă din Roman, iscălind Izabela Andrei. La București, 

urmează Facultatea de Filosofie și Pedagogie, apoi e numită prof. la Brăila. Aici activează în mișcarea socialistă, 
organizând muncitorimea portului.  

Este delegată la al II-Iea Congres al P.S.D.M.R. (1894). Membră a cercului socialist condus de A. Bacalbasa 
și a grupării „Casa poporului” a fraților Proca. Se căsătorește cu Alexandru, fratele mai mare al lui Mihail Sadoveanu 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

63 
 

și se mută la Externatul de Fete din Focșani, apoi la Școala Centrală de Fete din București. Începând cu 1912, 
studiază la Univ. si Institutul Pedagogic din Geneva, luându-și licența în științe sociale și pedagogice (1915). 
Directoare a Institutului Pedagogic de Fete din Iași și a Școlii Normale „Elena Doamna” din capitală, organizează 
Școala de Puericultură și Educatoare, colaborează cu Iorga la Univ. Libera de la Valenii de Munte. În 1938 se 
pensionează din învățământ. Temperament de militantă, activează în mișcarea feministă: pune bazele „Asociația 
pentru emanciparea civilă și politică a femeii” (1918), devenind vicepreședintă, apoi vicepreședinta a „Asociația 
Universitare” și a „Asociația scriitoarelor române”, redactează pagina femeii din saptămânalul „Dimineața”. 
Delegată a României la Soc. Națiunilor, în Biroul Internațional al Muncii etc, unde susține necesitatea legiferării 
drepturilor egale pentru femei. Militează în Liga împotriva Prejudecăților (organizație de masă a PCR) pentru 
democratizarea școlii, împotriva analfabetismului, a șovinismului etc. Colaboreaza la: „Adevărul”, „Adevărul literar 
și artistic”, „Noua revistă română”, „Viața Românească” (în comitetul de redactie), „Voința națională” (unde 
semnează Evan). Carțile și broșurile cu subiect pedagogic sunt semnate Izabela Sadoveanu. E autoarea unui volum 
de Impresii literare (1908), cartea sa de debut. A tradus din Grazia Deledda si Giovanni Verga și a lăsat memorii, 
publicate postum (Amintiri, 1980). 

Cu o certă vocație de pedagog, Sadoveanu Evan Izabela propaga, alături de VI. Ghidionescu, Bogdan-Duica 
s.a., principiile noi ale școlii active și ale pedagogiei experimentale. Metoda Mariei Montessori, întemeiată pe 
educația liberă, este prospectată la Școala Normală de fete „Elena Doamna” și la Școala de Puericultură, în vederea 
modernizării învățământului pentru fete. 

Publică, în colaborare cu C. Angelescu, primul manual de Psihologia copilului. Liber cugetătoare, 
inteligentă și instruită, Sadoveanu Evan Izabela scrie foiletoane și cronici la „Voința națională” (1906 - l907), 
adunate în volumul „Impresii literare” (1908). Mare admiratoare a lui Sadoveanu, Sadoveanu-Ivan Izabela îi relevă 
originalitatea (pe urmele lui Ibrăileanu), prin sublinierea atmosferei și descripției naturii moldovenești. 

 
 

Grigore Tabacaru şi jocurile tradiţionale în educaţia nonformală a elevului  
Profesor Zaharia Otilia   

Şcoala Gimnazială „Grigore Tabacaru” Hemeiuş 
Introducere 
Această lucrare prezintă o introducere în preocupări pe care le-a avut pedagogul Grigore Tabacaru, originar 

din comuna Hemeiuș, în perioada sa de debut ca și învățător cu privire la studiul iniţiat de domnia sa în aplicarea 
conceptului de educaţie activă prin implementarea jocurilor tradiţionale româneşti în educarea elevilor din ciclu de 
învățământ primar. Deoarece pedagogul Grigore Tabacaru îşi începe studiul în pedagogia experimentală la Zorleni, 
în perioada 1901 - 1903, autorul acestei lucrări își propune să iniţieze o promovare a jocurilor tradiţionale româneşti 
la nivelul învățământului primar din România. Bibliografia redă o listă cu lucrările pedagogului Grigore Tabacaru 
din perioada de debut în activitatea la catedră. Scrierile pedagogice ale lui Grigore Tabacaru evidențiază cum jocuri 
tradiționale au un rol de complementaritate în educaţia nonformală a elevului în învăţământul primar. Conceptele de 
educație activă și pedagogie experimentală prin care Grigore Tabacaru este cunoscut ca pionier, sunt de asemenea 
amintite în această lucrare.  

Note biografice Grigore Tabacaru: debutul pedagogic 
Grigore Tabacaru s-a născut la 14 martie 1883, în comuna Hemeiuş, judeţul Bacău, într-o familie de preot 

cu 14 copii. Urmează cursurile gimnaziale la Şcoala Gimnazială „Principele Ferdinand” din Bacău, după care 
urmează Şcoala Normală de Institutori Bucureşti, şcoală care se mută din 1900 în Zorleni, lângă Bârlad în judeţul 
Vaslui. În perioada când studiază în Zorleni, mai precis în perioada dintre 1901 - 1903, Grigore Tabacaru se 
împrieteneşte cu cei patru învăţători şi folclorişti ai Şcolii Primare Orfelinat Zorleni. De aceşti patru învăţători chiar 
pedagogul însuşi aminteşte ,,m-am împrietenit cu admiratorii lui Creangă din Zorleni” şi de care spune că dau ,,o 
direcţie naţională şcolii şi activităţii culturale”. Debutează în anul 1903, ca profesor de pedagogie la Şcoala Normală 
din Bacău. Iar mai apoi ca învăţător, îşi începe studiile de cercetare ştiinţifică în pedagogia experimentală prin 
implementarea practică la clasa de elevi din învăţământul primar a unor jocuri tradiţionale locale româneşti. În 
cariera sa didactică şi pedagogică, Grigore Tabacaru publică 25 volume, peste 100 articole ştiinţifice, şi este editor a 
zece reviste cu profil pedagogic, şi fondator de instituţii pedagogice.  

Educaţia nonformală a elevului prin jocuri tradiționale 
Aşa cum s-a menţionat în numeroasele note biografice, pedagogii timpului din perioada de după Primul 

război mondial, erau şi folclorişti, deci culegători de jocuri tradiţionale şi în acelaşi timp educatori ai acestor jocuri 
aplicate la clasa de elevi din învățământul primar. În timpurile moderne, cluburile şi palatele şcolare, casele culturale 
comunale şi municipale au preluat această practică mai mult ca o alternativă de educaţie, decât ca o 
complementaritate în comunitatea școlară propriu-zisă. Personal cuget că mediul școlar ar trebui să revină la rolul 
său de complementaritate şi de integrare a jocurilor tradiționale atât pentru fete cât și pentru băieți.  

În cadrul preocupărilor sale de pedagogie experimentală, pedagogul Grigore Tabacaru a studiat 
problematica jocului şi a practicat la clasa de elevi concepte din domeniul pedagogiei jocului tradițional. În studiile 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

64 
 

publicate în revista Pedagogia Experimentală, apar numeroase idei cu caracter călăuzitor privind trebuinţa de joc, ca 
o nevoie puternică de activitate fizică și motrică a elevului din ciclu primar de învăţământ. Citez aici pe Grigore 
Tabacaru din una din lucrările publicate în revista Pedagogia Experimentală: „Cel mai minunat mijloc de formarea 
personalităţii este joaca”.  

Lucrarea cea mai relevantă pe care a realizat-o pedagogul Grigore Tabacaru în domeniul educativ este 
culegerea sa de jocuri intitulată „Jocuri româneşti pentru copiii şcoalelor primare”, apărută la Tipografia Regală, 
București, în anul 1906. În acest volum, Grigore Tabacaru citează, cu deplină probitate, atât în introducere cât şi, la 
subsolurile paginilor, lucrările lui Petre Ispirescu din 1885, Petre Haneş, Tudor Pamfile şi alţi predecesori folclorişti 
culegători de jocuri tradiţionale româneşti cu scopul de valorificare a potenţialului culturii populare. Elementul 
novator al colecţiei de jocuri a lui Grigore Tabacaru constă în finalitatea pedagogică şi afirmarea adevărului că jocul, 
potrivit creaţiei tradiţionale româneşti de-a lungul generaţiilor permite realizarea de experienţe de învăţare.  

Conceptul de educaţie activă prin jocuri tradiționale 
Deși fără rol inovativ, pedagogia experimentală din timpul lui Grigore Tabacaru și conceptul de educație 

activă este relevantă în zilele noastre. Punând pe primul plan caracterul național al educației prin jocuri tradiționale, 
Grigore Tabacaru arată în studiile sale importanța rolului de complementaritate a jocului în educația psihomotrică și 
intelectuală, morală și artistică. Folosind criterii pedagogice, pedagogul Grigore Tabacaru a sistematizat tipurile de 
jocuri după efectele educative și după vârsta elevilor. Pentru elevii din ciclu primar de învățământ, pedagogul a 
recomandat jocurile de ochit și de țintit, prin care se educă personalitatea și caracterul de perseverență, dârzenie și 
prin care se dezvoltă atenția, autostăpânirea și voința personală a elevului. Un joc educativ tradițional este și carul, 
cunoscut și sub numele de țintar, care folosește funcția de cunoaștere a mediul înconjurător și orientarea într-un 
spațiu necunoscut.   
Bibliografie: 
Dumitru Muster şi Constantin Moscu. Grigore Tabacaru. Scrieri pedagogice. Bucureşti, Editura Didactică şi 
Pedagogică, 1977, pp. 3 - 30; 
Grigore Tabacaru în Prefaţă la Ion Creangă. Opera, Tecuci, 1927; 
Grigore Tabacaru în Prefaţă la revista Ateneul Cultural, Bacău, nr. 15, 1927, p. 8; 
Grigore Tabacaru. Scrieri pedagogice. Bucureşti. Editura Didactică şi Pedagogică, 1974;  
Grigore Tabacaru. Jocuri românești pentru copiii școalelor primare. Bucureşti. Tipografia Regală, 1906;  
***Grigore Tabacaru – O viaţă închinată şcolii şi culturii româneşti, Bacău, Editura Casei Corpului Didactic Bacău, 
1973. pp. 185 - 190. 
 

 
Grigore Tăbăcaru – personalitate  băcăuană marcantă 

Profesor învățământ primar Zaharia Costina-Iuliana 
Școala Gimnazială ,,Miron Costin” Bacău 

 
În urmă cu 135 de ani, pe 14 martie 1883, se năştea în satul Hemeiuşi (aparţinând, pe atunci, comunei 

băcăuane Fântânele) fiul preotului Alexandru Tabacaru şi al presbiterei Eugenia, viitorul mare pedagog, supranumit, 
la apogeul carierei sale, un „Pestalozzi român”. Îşi începe studiile la Şcoala Domnească (Şcoala Nr. 1 de Băieţi) din 
Bacău (1890 - 1894), unde îl are coleg pe George Bacovia, şi le continuă la Gimnaziul „Principele Ferdinand”, din 
aceeaşi localitate. În 1898, după absolvire, este admis ca bursier la Şcoala Normală de Institutori din Bucureşti. Aici 
va învăţa cu pasiune psihologia şi pedagogia, fiind atras în aceeaşi măsură de filosofie şi istoria pedagogiei, printre 
studiile fundamentale care i-au marcat personalitatea numărându-se „Psihologie fiziologică” de G. Sergi şi pedagogia 
experimentală a lui N. Vaschide. În paralel, va cunoaşte, de asemenea, mişcarea culturală a zonei, anticipând rolul de 
animator pe care îl va juca în următorii ani.  

În 1903 obţine diploma de institutor şi este numit, după efectuarea stagiului militar, învăţător la Şcoala 
Germană din comuna natală. La 20 de ani publică prima sa lucrare de pedagogie experimentală, „Caracterul”, 
propunând îmbunătăţirea programelor aplicate în şcolile româneşti şi militând pentru creşterea rolului social al 
învăţătorului la sate, iar după ce a înfiinţat, în 1905, revista „Şcoala”, pentru o pedagogie românească, bazată pe 
etnopsihologia poporului. Detaşat la Ministerul Inastrucţiunii, îndeplineşte funcţia de secretar al Comisiei de anchetă 
asupra învăţământului primar. Tot în 1905, ca urmare a intensei activităţi de cercetare ştiinţifică şi de aplicaţii în 
câmp didactic ce le făcuse la Şcoala Normală din Bârlad, a fost invitat la cel de-al II-lea Congres al Învăţătorilor, 
care a avut loc la Galaţi. Anul 1906 îl găseşte institutor în comuna Scorţeni, judeţul Bacău, unde îşi continuă 
activitatea publicistică (tipăreşte, între altele, Jocurile româneşti pentru copiii şcolilor primare) şi munca de 
cercetare, fiind preocupat în special de limba şi literatura română. Din 1907 conduce, până în 1915, revista 
„Vulturul”, o „foaie de educaţie naţională” dedicată îndeosebi sătenilor, în paginile căreia publică, între altele, 
povestirile „Pe malul Bistriţei” şi „Spre Poiana Mărăştilor”.  

În 1908 e transferat la Şcoala „Enăchiţă Văcărescu” din Bucureşti, editând la 20 ianuarie, sub direcţia lui C. 
Rădulescu-Motru, primul număr al revistei „Pedagogia experimentală”, şi publicând lucrarea „Înţelegerea operei lui 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

65 
 

J. H. Pestalozzi”. Un an mai târziu obţine echivalarea diplomei de insitutor cu cea de bacalaureat şi pune bazele 
Societăţii pentru Studiul Psihologic şi Pedagogic al Copilului, editând un „Buletin pedagogic” al acesteia. Tot în 
1909 e chemat să lucreze în Ministerul Instrucţiunii Publice, în 1910 înscriindu-se la Facultatea de Filosofie şi Litere 
din Bucureşti, unde, după numai trei ani, obţine diploma de licenţă cu magna cum laude. Împreună cu Vl. 
Ghidionescu, Ana Conta-Kembach şi Margareta Miller-Verghi e delegat, în 1911, de Ministerul Instrucţiunii să ne 
reprezinte ţara la Congresul Internaţional de Pedagogie de la Bruxelles. Doi ani mai târziu obţine o bursă de stat 
pentru străinătate, continuându-şi studiile superioare la Leipzig, Paris şi München. Revenit în ţară, editează „Revista 
filosofică”, în cele patru numere apărute publicând studii de psihologie şi logică, îşi reia activitatea redacţională la 
Vulturul şi înfiinţează Asociaţia de absolvenţi pe ţară. Nu scapă de mobilizare, însă chiar şi în condiţiile grele 
generate de prima conflagraţie mondială îşi vede în paralel de preocupările sale, redactându-şi lucrarea de docenţă. 
Examenul îl susţine în 1918, la Universitatea din Iaşi, comisia alcătuită din I. Petrovici, G. Ibrăileanu, T. Bratu, I. 
Bărbulescu şi D. Gusti apreciindu-i lucrarea cu tema „Personalitatea psihologică, logică şi socială”, precum şi 
„lăudabila tendinţă de a înjgheba o pedagogie naţională”.  

Între 1918 şi 1919 suplineşte cursul de pedagogie şi didactică experimentală în cadrul Catedrei de 
Pedagogie Socială a Facultăţii de Filosofie şi Litere din Iaşi, conducând totodată şi Seminarul Pedagogic 
Universitar.Nicolae Iorga îl invită, în 1921, la Universitatea Populară de la Vălenii de Munte, unde susţine zece 
conferinţe despre „Psihologia gândirii şi pedagogia socială”, în acest an mai activând ca profesor de pedagogie la 
Şcoala Normală „Vasile Lupu” din Iaşi, suplinind în paralel cursul de pedagogie socială şi legislaţie şcolară la 
Seminarul Pedagogic Universitar şi susţinând, gratuit, cursuri de psihologie şi pedagogie la Şcoala de Arte Frumoase 
şi la Conservatorul din Iaşi. Urmând modelul marelui istoric, în vara anilor 1924 şi 1925 organizează el însuşi o 
Universitate liberă la Ghimeş, urmărind să întreţină în rândul cadrelor didactice şi elevilor o continuitate a vieţii 
culturale în timpul vacanţei. În aceeaşi perioadă publică încă 8 numere din „Buletinul pedagogic” şi colaborează, cu 
studii şi articole, la revistele „Învăţătorul român”, „Şcoala Basarabiei”, „Arhiva pentru Reforma” şi „Ştiinţa Socială”, 
fondată de Dimitrie Gusti, Vasile Pârvan şi Virgil Madgearu.  

Un an mai târziu se decide să revină la Bacău, unde va rămâne până la sfârşitul vieţii, scriind şi dând 
tiparului cea mai mare parte a valoroasei sale opere ştiinţifice. La Tecuci va reveni pentru scurte perioade, ocupându-
se de tipărirea unui volum selectat, adnotat şi îngrijit de el din creaţia poetului Ştefan Pedică (1925) şi de editarea şi 
prefaţarea volumului I de „Opere complete” de Ion Creangă (1927). Profesor titular de pedagogie la Şcoala Normală 
de Învăţători din Bacău până la pensionarea fortuită din 1936, el îşi va lega numele de numeroase iniţiative culturale, 
devenind unul din animatorii vieţii spirituale a zonei.  

La 25 ianuarie 1925 fondează Societatea Ateneul Cultural, în calitatea sa de prim preşedinte militând pentru 
culturalizarea prin conferinţe atât a orăşenilor, cât şi a sătenilor, înfiinţarea unor biblioteci şi muzee, organizarea de 
expoziţii etc. Din iniţiativa lui, la 16 februarie are loc prima şezătoare literară a societăţii, consacrată poetului George 
Bacovia, cu care, în octombrie acelaşi an, va scoate prima ediţie a revistei „Ateneul literar”, denumire ce va fi 
schimbată ulterior în „Ateneul cultural” şi „Ateneul - revistă culturală”. În 1926 - 1927 are o nouă tentativă de a 
accede în învăţământul superior, dar Universitatea din Cernăuţi îi ignoră nu numai consistenta activitate editorială şi 
publicistică, ci şi titlurile ştiinţifice. Cu această amărăciune în suflet continuă să dea totul „celor mulţi din întuneric”, 
publicând an de an noi lucrări: Introducere în psihologia experimentală (1924); Introducere în filosofie (1924); 
Principiile şcoalei active (patru ediţii între 1924 şi 1929); Ştefan Petică. Note biografice, amintiri, scrieri, valoarea 
operei poetice (1925); Problema pedagogiei sociale (1925); Problema personalităţii (1926); Pedagogia (1928-
1929); Noţiuni de pedagogie (1928); Didactica (1928); Psihologia (1929); Psihologia pedagogică (1929); Istoria 
pedagogiei româneşti (1929, în colaborare cu C. Moscu); Bacăul de altădată (1930); Bisericile Bacăului (1932); 
Didactica experimentală (1935); Protecţia copiilor (1936).  

În perioada 1928-1939 conduce Asociaţia Învăţătorilor din judeţul Bacău, editează Revista învăţătorilor 
(1928 - 1930), noua serie a Pedagogiei experimentale (1932 - 1938) şi pregăteşte temeinic mai multe generaţii de 
învăţători, iniţiindu-i în tainele cercetării ştiinţifice din domeniul psihologiei şi pedagogiei, ca şi în cele ale 
activismului cultural. Ministerul Educaţiei Naţionale îl solicită să experimenteze, în anul şcolar 1933 - 1934, noua 
programă pentru ciclul primar, care avea la bază principiile regionalismului educativ şi al centrelor de interes în 
deprinderea citit-scrisului, în perioada 1933 - 1935 colaborând şi cu Liceul „Principele Ferdinand” din Bacău, unde 
predă filosofia.  

Refăcut într-o oarecare măsură după boala ce i-a adus pensionarea la doar 53 de ani, revine în arena socială 
la solicitarea lui Dimitrie Gusti, care îl numeşte, în 1937, inspector la Fundaţia Culturală, cu menirea de a propaga 
noile orientări în sociologia educaţiei şi a învăţământului. Ca un autentic apostol peregrinează prin ţară, susţine 
numeroase conferinţe, culege date pentru noi cercetări, dar la 9 martie 1939 o congestie pulmonară îl răpeşte 
definitiv dintre colaboratorii pentru care a fost şi a rămas modelul absolut.  

Deşi prin contribuţia sa e considerat unul din fondatorii şcolii active şi ai pedagogiei experimentale în 
România, posteritatea nu l-a răsfăţat, abia în 1971 organizându-se un prim simpozion naţional dedicat personalităţii 
sale. La 90 de ani de la naştere, la Hemeiuşi, unde a fost înmormântat, s-a inaugurat Casa Memorială „Grigore 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

66 
 

Tabacaru”, iar Casa Corpului Didactic Bacău, ce-i va purta numele din 1993, a editat lucrarea „Grigore Tabacaru - o 
viaţă închinată şcolii şi culturii româneşti”. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

67 
 

Secțiunea 2 
„Obiceiuri și tradiții strămoșești băcăuane” 

 
 

Obiceiuri din ciclul vieții în satul Luncani, comuna Mărgineni, județul Bacău 
Profesor învățământ primar Ababei Camelia 

Școala Gimnazială Luncani, structură a Școlii Gimnaziale „Alexandru Piru” Mărgineni 
 

Fiecare localitate are o istorie a sa, oameni care au marcat istoria dar și oameni care sunt protagoniștii 
evenimentelor actuale și trebuie să rămână în memoria urmașilor. 

Botezul 
Vineri seara nașii îmbrăcau cu haine noi, nou-născutul și împreună cu părinții și bunicii mergeau la biserică 

pentru a fi botezat. Baia era pregătită în cristelniță, iar pe o masă alăturată nașa pregătea crișma în care să-l înfășoare 
și trusoul de nou-născut. 

Sâmbătă avea loc cumetria, adică nașii scot copilul din crișmă și îl scaldă acasă într-o cădiță în care sunt 
adăugate diferite obiecte: pene, petale de trandafiri, zahăr, busuioc, etc. După baie,  copilul era îmbrăcat în haine noi. 
Această apă era aruncată la rădăcina unui pom fructifer. 

Participantele la petrecere, o puneau în încurcătură pe nașă ascunzându-i unele  haine sau papuceii și se 
făcea mare haz.  Urma petrecerea și oferirea darurilor. 

Nunta  
Pe vremuri nunțile se făceau după obiceiul locului cu bucate gătite în casă și cu lăutari. Întăi se făcea 

logodna, apoi nunta. În perioada dintre cele două evenimente, mirii locuiau separat, fiecare la casa părinților săi. 
Părinții aveau un rol major în aproparea căsătoriei și în stabilirea zestrei. Mireasa trebuia să dețină o bucată de teren 
și obiecte de strictă necesitate pentru noul cămin, iar mirele avea obligația de a avea casă, destul teren arabil și pășuni 
pentru întreținerea viitoarei familii. 

Nunta se făcea la casa mirelui. Soacra mare chema cu trei zile înainte cele mai harnice vecine și rude, care 
pregăteau pâine la cuptor, mâlai, sarmale și borș. Bucatele se fierbeau în oale mari de lut pe jăratec.  

În dimineața nunții, mirele pornea cu ceata de flăcăi spre casa nașilor, apoi împreună cu ei lua mireasa și 
mai întâi mergeau la cununia civilă după la biserică pentru cea religioasă. 

La nuntă mirele și mireasa purtau costume populare, țesute în casă, iar zestrea miresei, cadourile nașilor, 
nuntașilor erau lucrate la războiul de țesut din lână și cânepă cultivată și prelucrată manual. 

Nașul și nașa cumpărau floarea mirelui, voalul miresei și lumânările care se împodobeau cu flori și 
panglici.Nașa îmbrăca mireasa cu prietenele ei care se numeau druști. 

Druștele și cavelerii de onoare aveau atribuții bine stabilite, precum și vătăjelul, cel care conducea nunta. 
Când se oferea darul de nuntă se închinau “păhăruțe dulci”(pahare cu vin de la nași), se striga numele 

gospodarului și valoarea cadoului. 
La sfârșitul nunții mirii împreună cu socrii mari și mici duceau nașii acasă. 
La o săptămână după nuntă, proaspeții miri mergeau cu cadouri la părinții miresei. Această vizită se numea 

“calea primară”. În schimb, primeau lucruri pentru casă. 
Înmormântarea 
La înmormântare sicriul era așezat într-un car, confecționat de tâmplarul satului, tras de boi. Carul era 

împodobit cu covoare de lână și prosoape din fire de cânepă țesute în casă. 
Bibliografie: 
Dănuț Doboș, Petronel Zahariuc, Daniela Butnaru, Anton Coșa, Mărgineni un sat la porțile Bacăului, Editura 
Sapientia, Iași, 2009. 

 
 

Tradiții și obiceiuri populare băcăuane 
Profesor învățământ preșcolar Adam Oana 

Școala Gimnazială „Ion Creangă Bacău 
Grădinița cu Program Prelungit „Lizuca” Bacău 

 
În nici o altă parte a ţării repertoriul sărbătorilor de iarnă nu cunoaşte o atât de mare varietate şi bogăţie de 

manifestări folclorice ca în zona Moldovei.  
În această zonă a ţării, putem spune că în fiecare grădiniţă de copii, sărbătorile de iarnă sunt întâmpinate cu 

atmosferă mirifică în care se derulează programe cu datini şi obiceiuri specifice momentului Naşterii Domnului sau 
Anului Nou. De Crăciun se practică: ,,Colindul’’,  ,,Jianul “, Steaua”. De Anul Nou se practică : Jocul caprei, Jocul 
ursului, Jocul mascaţilor, Uratul.  Fiecare obicei are farmecul şi frumuseţea sa, dar din toate, „Jocul ursului” se 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

68 
 

bucură de cea mai largă răspândire, fauna locurilor  explicând  amploarea  acestuia. Se ştie că ursul trăieşte în zona 
de munte, zona noastră   se bucură din belşug de prezenţa acestuia. În trecut ursul cobora până aproape de 
gospodăriile  localnicilor producând pagube, lucrul acesta reieşind din strigăturile specifice jocului.  

Jocul ursului reprezintă piesa de bază a fondului cinegetic, o mândrie pe plan local, iar locuitorii au dat 
libertate imaginaţiei şi au creat această tradiţie înfrumuseţând-o permanent. Acest joc presupune existenţa unui grup 
mare de persoane  alcătuind ,,ceata” condusă de un căpitan. Ceata este conmpusă din urşi, ursari, irozi, mascaţi şi 
toboşari. Toboşarii incep repetiţiile de la Sfântul Andrei,au tobele legate de trunchi cu cingători numite bete la care 
bat cu două ciocănele diferite ritmuri. Ei au o mare importanţă deoarece  dau tonul jocului. Sunt îmbrăcaţi în bluze 
roşii, au pe cap o şapcă specială prevăzută de jur împrejur cu oglinzi şi mărgele, obrajii sunt vopsiţi cu roşu, 
pantalonii sunt negri, iar pe partea laterală de sus în jos au pamblici tricolore. 

Ursarii sunt persoane care conduc urşii impunând acestora mişcările ce trebuie să le facă prin comenzile 
care le dau. Sunt îmbrăcaţi cu cămăşi albe având  la mijloc brâie late numite cingători, pe cap pălării negre prevăzute 
de jur îmrejur cu pene, iar în mâini au ciomege sau cearlăie la capătul cărora  pornesc lanţuri ce se prind de capul 
fiecărui urs. Se spune că ursul execută mişcările impuse de ursari numai dacă acesta este legat cu lanţul de 
cearlăulursarului. Urşii sunt persoane îmbrăcate în piei de urs, la cap au doi canafi mari din lână roşie. 

 Irozii, îmbrăcaţi în haine femeieşti (cămăşi albe, cingători sau bete aşezate în diagonală pe piept şi spate, 
catrinţe roşii prevăzute cu batiste cusute şi  coifuri pe cap din hârtie de diferite culori, fluiere şi săbii în mâini). Jocul 
lor oferă un spectacol inegalabil de lumină şi culoare ce se desfăşoară în sunetul ţicnalelor care dialoghează pe două 
tonuri diferite pe fondul răpăitului de tobe. Tinerii se duelează în mod simbolic. 

Mascaţii au măşti confecţionate ce reprezintă chipuri  ale oamenilor în diferite etape ale vieţii, dar mai cu 
seamă bătrâneţea. În multe cazuri personajele nu se desprind  încă de măştile care le poartă şi le acoperă faţa. Ele 
sunt confecţionate în aşa fel încât stârnesc hazul, iar persoanele care le poartă răspândesc voia bună. 

Jocul caprei, care simbolizează fertilitate pentru anul următor este integrat în mod armonios în programele 
artistice realizate cu preşcolarii. Costumul caprei l-am confecţionat din bucăţi de macat sau covoare aduse de bunici 
cu părinţi pe care copii au aplicat şi îmbinat cu grijă multe panglici colorate din hârtie sau pânză, iar capul sculptat 
din lemn îl împodobim cu ghirlande având maxilarul inferior mobil.  

Versurile pe care noi le-am învăţat cu copii le prezentăm mai jos:  
„Asta-i capra din Moldova/Ascultaţi-va slova/ţa, ţa, ţa, căpriţă, ţa!/Numai zahăr eu ţi-oi da./Am adus-o 

acum la Iaşi/La copii drăgălaşi/ţa, ţa, ţa, căpriţă, ţa!/Numai zahăr eu ţi-oi da./Hai căpriţă să jucăm/Şi la toţi şă le 
urăm/ţa, ţa, ţa, căpriţă, ţa!/Numai zahăr eu ţi-oi da. Sănătate, bucurie/În anul care-o să vie/ţa, ţa, ţa, căpriţă, ţa!/Numai 
zahăr eu ţi-oi da./Foaie verde, foaie lată/Hai căpriţă sari odată/ţa, ţa, ţa, căpriţă, ţa!/Numai zahăr eu ţi-oi da!”.  

Putem spune că ne-am ambiţionat şi am adus în mijlocul copiilor muzica şi costumaţia pentru jocul 
căiuţilor, un joc care trezeşte buna dispoziţie în sufletul tuturor.  

După zile de pregătire a paşilor de dans în galop şi a costumului popular echipat cu canafi şi clopoţei, copii 
au jucat graţios exprimând legătura sacră dintre om şi animalul care îi stă aproape şi-l slujeşte.  

Pentru că jocul ursului se practică în majoritatea satelor din Moldova şi noi l-am preluat la oraş şi adaptat la 
nivelul copiilor preşcolari din grădiniţele noastre. Este un joc agreat, spectaculos. „Ursuleţii” sunt conduşi de un 
„ursar”, care îndeamnă „animalele” la dans în ritmul tobelor. Noi am realizat costumele ursuleţilor cu ajutorul 
părinţilor din bucăţi de blană, am împodobit toiagurile şi tobiţele. Cu multă plăcere, copii îmbrăcaţi în ursuleţi, fac 
mişcări ritmice la bătaia din tobe, iar cei prezenţi sunt plini de entuziasm.  

Toate aceste obiceiuri amintite mai sus, pe care noi ne străduim să le pregătim an de an, culminează cu 
„Pluguşorul” şi „Sorcova”. Pentru acest moment, noi am confecţionat şi un buhai dintr-o putinica de lemn cu coada 
şi şuviţă din păr de cal, care dacă o udăm cu borş, prin tragere scoate un muget ca de bou stârnind astfel momentul 
senzţional şi am confecţionat bice din ram de corn şi iuşca de mătase împltită sau cânepă.  

Copiii care rostesc „Pluguşorul”, folosesc aceste elemente tradiţionale care întăresc şi trezesc şi trezesc şi 
mai mult sentimentele de dragoste pentru acestea.  

Pluguşorul celor mici: „Moş Vasile, Moş Vasile/Ce mai faci cu-atâta păine?/Dă-mi şi mie un colăcel,/Nu 
mă vezi că-s mititel?/Dă-mi şi vin,/Dă-mi şi parale/Ca să cresc, să mă fac mare/La anul să-ţi fac altă urare/La ureche 
perciuni creţi/Ia mai mânaţi măi băieţi!/Hăi! Hăi!/N-am o de hârtie să vă scriu pe-o farfurie/Şi-un condei de 
busuioc/Dumnezeu v-a da noroc/La vite şi la bucate/La mulţi ani cu sănătate!/Opriţi plugul măi băieţi!/Aho, aho!”.  

Cu „Sorcova” încheiem de fiecare dată suita obiceiurilor la cumpăna dintre ani. Copiii adunaţi în grupuri, în 
faţa spectatorilor, cu sorcove confecţionate de ei din ramuri de brad împodobite cu flori din hârtie colorată creponată 
rostesc după încredinţarea gazdei cuvintele: „Sorcova,/Vesela,/Să trăiţi/Să-nfloriţi/Ca un măr,/Ca un păr,/Ca un fir de 
trandafir,/Tare ca piatra,/Iute ca săgeata,/Tare ca fierul,/Iute ca oţelul,/La anul şi la mulţi ani!”.  

Copii, la finalul programului acestor sărbători sunt răsplătiţi cu colaci, mere, nuci, bani din partea gazdelor, 
a părinţilor.  

Obiceiurile prilejuite de fiecare eveniment important din viaţa poporului, cântecele, dansurile şi strigăturile 
nelipsite de la aceste întâlniri, datinile specifice sărbătorilor religioase, costumele minunate pe care le poartă oamenii 
în aceste împrejurări sunt tot atâtea ocazii de a transmite copiilor tradiţiile populare româneşti. neamului nostru. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

69 
 

Obiceiuri și tradiții de iarnă 
Profesor învățământ primar Alecsandru Dalia 

Școala Gimnazială Buciumi 
 
Sărbătorile de iarnă sunt marcate de cele mai frumoase tradiţii româneşti. Iarna se ţin obiceiuri şi datini 

populare, care provin din trecut, dar se urmează cu sfinţenie chiar şi în ziua de azi. La sate, în Ajunul Crăciunului, 
cete de copii se strâng pentru a-i colinda pe săteni. În sate, copiii se maschează în diferite personaje, precum ursul, 
capra, ursarii. În Moldova, bărbaţii proaspăt însuraţi merg cu plugul. 

Un simbol mult prea cunoscut este bradul de Crăciun. Acesta există în tradiţiile româneşti cu mult înainte de 
era creştină. Bradul este cel mai important arbore din obiceiurile româneşti. Bradul este prezent la cele mai 
importante evenimente din viaţa unui om: botezul, căsătoria şi înmormântarea; bradul se consideră că aduce noroc, 
viaţă lungă, prosperitate şi fertilitate, motiv pentru care oamenii îşi împodobesc casa cu crengi de brad. 

Un alt obicei cunoscut de toţi este colindatul.Acesta începe în data de 24 decembrie şi poate să continue 
timp de 2 sau 3 zile; colindatul se face de obicei în grupuri, de copii, oameni maturi, bătrâni, doar fete, doar băieţi, 
tineri căsătoriţi, în funcţie de zona etnografică. 

În ziua de azi, toată lumea abia aşteaptă să împodobească bradul. Acest obicei are loc în ajunul Crăciunului 
sau în noaptea de Crăciun, când Moş Crăciun aduce pe lângă cadouri şi bradul frumos împodobit cu globuri şi 
beteală. 

În zona Moldovei, Crăciunul este o sărbătoare importantă. Toate activităţile ce au loc în ziua ajunului sunt 
de fapt un ritual spre protecţia animalelor, a livezilor şi a gospodăriei. Femeile curăţă toată casa şi fac colaci, iar 
bărbaţii au grijă să înapoieze orice lucru luat cu împrumut. Tot în acestă zi, femeile coc un colac în formă de cifra 8, 
care în primăvară urmează să fie afumat şi pus între coarnele boilor ce arau pământul. În ajun femeile pregătesc masa 
de Crăciun, care trebuie să conţină multe feluri de mâncare, multe dintre acestea fiind din carne de porc, sacrificat cu 
câteva zile mai înainte. Nimeni nu mănâncă până când preotul nu vine să sfinţească bucatele. 

Tot în ziua ajunului încep şi colindătorii să meargă pe la casele oamenilor; de dimineaţă colindă copiii cei 
mai mici, spre după masă şcolarii iar spre seară colindă tinerii. 

În Moldova se crede că toate colindele sunt rostite pentru ca diavolii să dispară iar satul să fie curat în 
noaptea de Crăciun. De asemenea, se spune că este un mare păcat dacă o gospodărie are uşa închisă în ajunul 
Crăciunului şi nu poate să-i primească pe colindători. 

Un alt obicei care în timp şi-a pierdut semnificaţia este mersul cu steaua. Acest obicei avea menirea de a 
informa oamenii de naşterea lui Hristos. Copiii care mergeau cu steaua se deghizau în magi şi vesteau marea minune. 

De Anul Nou tinerii merg cu „Pluguşorul”, iar flăcăii merg la colindat la fetele nemăritate; dar în acest caz 
colindele nu mai sunt urări de bine, ci sunt satire ironice şi au menirea de a atrage atenţia asupra unor năravuri ale 
gazdelor. Tot în această zi, are loc şi „jocul caprei” sau „jocul cerbului” – un ritual bine regizat, cu măşti şi personaje 
mitice. 

 Plugușorul este un obicei general, practicat de români cu prilejul Anului Nou. Obicei agrar, cu adânci 
rădăcini în spiritualitatea românească, plugușorul este o colindă; o colindă agrară declamată, cu elemente teatrale, 
având ca subiect munca depusă pentru obținerea pâinii. Plugul, ornat cu hârtie colorată, panglici, șervete, flori, pe 
care se punea, eventual, și un brad, era o prezență nelipsită în cadrul acestei colinde. Acum este, mai mult, o prezență 
simbolică, în cadrul urăturilor care li se adresează oficialităților. 

Plugușorul se recita din casă-n casă în Ajunul Anului Nou, seara, sau până în dimineața Anului Nou. Era 
practicat de copii sau adolescenți, ca și acum. Dar se spune că, mai demult, îl practicau numai bărbații în puterea 
vârstei. Izolat (în județele Botoșani și Galați) este consemnată și prezența femeilor în ceată. În general, se practica în 
cete mici, de 2-3 inși. Mai demult, se ura și în cete mai mari, care își alegeau un vătaf. Recitarea textului este însoțită 
de sunetul clopoțeilor, al buhaiului și de pocnetul bicelor. În scenariile mai complexe ale obiceiului apar și 
instrumente muzicale (fluier, cimpoi, tobă, cobză, vioară), dar și pocnitori și pușcoace, care amplifică atmosfera 
zgomotoasă în care se desfășoară obiceiul. 

În zona Sănduleni, copiii mai mici merg cu „Plugul mic” de lemn, pe care-l trag prin zăpada din curte, ca şi 
cum ar ara, în timp ce alţi membri din ceată se adună lângă fereastră, sună din clopoţei şi pocnesc din bice, urându-le 
gazdelor, belșug și sănătate.Altă ceată, formată din copii mai mari şi flăcăi, merg cu „Plugul mare”. Ei duc un buhai, 
format dintr-o doniță din lemn, fără fund, care este acoperită cu o piele argăsită, în mijlocul căreia se află un smoc 
lung din păr de cal, ce imită mugetul buhaiului, când e tras prin mâini. 

Alții, din același grup, poartă clopote şi bice, uneori și un fluieraș sau o zongoră, în sunetul cărora rostesc 
urături lungi despre bădica Traian: „Dimineaţă s-a sculat,/Pe ochi negri s-a spălat,/La icoană s-a închinat,/Pe cal alb 
a-ncălecat/Şi cu plugul a plecat/La arat şi semănat…” În continuare, se vorbeşte despre arat şi semănatul „grâului de 
vară”, secerat cu: „Seceri mari/Pentru secerători tari/Şi altele mai mititele/Pentru fete ocheşele…” 

Azi, chiar dacă sensurile lor iniţiale, în mare parte, s-au pierdut, chiar dacă originea lor a devenit obscură, 
chiar dacă unele elemente s-au modernizat, aceste obiceiuri supravieţuiesc totuşi. Iar persistenţa lor arată clar un 
lucru: că oamenii au încă nevoie de ele. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

70 
 

Bibliografie: 
Mică enciclopedie de tradiţii româneşti, Ion Ghinoiu, Ed. Enciclopedică, 2001; 
Sărbători şi obiceiuri, C. Brăiloiu, Ed. Enciclopedică, 2002. 

 
 

Tradiţiile locale - comori ale neamului românesc 
Profesor învățământ primar Alexa Viorica 

Școala Gimnazială ,,Liviu Rebreanu” Comănești 
 
Zona Moldovei este recunoscută pentru tradiţiile de iarnă. În oraşul Dărmăneşti se păstrează tradiţiile, cu 

precădere cele de Crăciun şi de Anul Nou. 
Manifestările cele mai gălăgioase, de mare amploare, care se practicau în Dărmăneşti, în ajunul Anului Nou, 

în prima şi a doua zi a Anului Nou, URSUL, CAPRA, NUNTA, MOCĂNAȘII, JIANUL aparţin teatrului folcloric 
Jocul Ursului este cel mai popular obicei de iarnă de pe Valea Trotușului. 

Sărbătoarea începe din prima zi de Crăciun, când sunt întâmpinate cetele de Jian. Tradiţia este 
împământenită de ani buni la Dărmăneşti. Tinerii de aici se organizează  din timp în cete şi intră pe scenă în ritmul 
tobelor. Haiducii sunt frumos echipaţi şi  pregătesc un spectacol deosebit pentru turiştii veniţi din toată ţara. Cetele 
dau reprezentaţii minuţios pregătite, cu zeci de ursari şi dansatori îmbrăcaţi în blănuri de urs împodobite cu câte doi 
canafi mari, roșii, jucând în ritm asurzitor de dobe. Urşii sunt ,,îmblânziţi” de ameninţarea ,,cealăului”, un toiag 
frumos sculptat şi dăruit de bătrânii satului: ,,Nu te da, nu te muia,/Că pun mâna pe nuia,/Şi nuiaua-i de răchită, 
Hai, Martine, la pământ,/Şi ascultă-mă ce-ţi cânt!” 

Semnificaţia veche a Jocului Ursului este de a celebra forţa animalului care învinge iarna, regenerarea 
naturii (ursul este ,,bătut” şi ,,moare”, după care ,,reînvie”), curgerea anotimpurilor. Este posibil ca unele elemente 
ale obiceiului să provină  şi din tradiţia ţiganilor ursari care colindau satele pentru  a-i ,,tămădui” cu ,,puterea” sau cu 
greutatea ursului, pe cei cu dureri de şale. 

Toate cetele  sunt însoţite de mulţimea măştilor frumoase (moşnegi, babe, Anul Nou, Anul Vechi, medici, 
preoţi, vânători, miri, mirese, negustori, turci, ciobani, etc) simbolizând profesii, vârste, origine etnică, etc. 

Unii cetăţeni îşi confectionează o mască şi o ţinută secretă, îşi modifică vocea, făcându-şi un punct forte din 
a nu fi recunoscuţi. Masca lor improvizează un dialog cu gazda, cu conţinut hazliu, satiric, spontan, creativ,  pe tema 
gospodăriei, agriculturii, creşterii vitelor, geloziei, critica unor meserii de profesori, doctori, preoţi, silvicultori, 
ciobani, ironizând şi criticând relele din societate. După demascare urmează urările de bine, belşug şi sănătate, 
gazdele oferind vin, gustări şi dulciuri măştilor. 

Aceste obiceiuri sunt foarte vechi, vin de la sărbătoarea tracilor numită ,,Brumalia” - cu infiltraţii din 
datinile lui Dionis când se mascau bărbaţii în femei şi vice-versa.  

Cetele mari sunt insoţite şi de măşti urâte. Măştile constituie creaţii populare care spun indirect multe şi care 
evoluează de la o perioadă la alta. O parte din măşti continuă să evoce trecutul glorios al poporului român in lupta 
pentru independenţă, libertate şi dreptate. Alte măşti reprezintă oameni şi fapte care au influenţat sau influenţeaza în 
rău sau în bine viaţa obştii. 

Fiecare cartier are ceata lui, formată din ursari îmbrăcaţi după modelul dresorilor de urşi, urşi, toboşari, irozi 
şi mascaţi. Urşii sunt flăcăi îmbrăcaţi în piei originale de urs, frumos decorate la cap, cu butoane aurii, canafi rosii si 
pănglicute colorate, flăcăii mormăind ca urşii. Ursarii poartă  într-o mână un băţ mare, bine înflorat, pecetluit cu 
metal, de care ursul ştie bine să asculte, iar în cealaltă mână o sită mare. Aceasta este frumos decorată cu butoane 
aurii pe care sunt aşezate tăbliţele care scot un zornăit anume prin mânuirea ei de către ursar şi cu care stabileste 
ritmul jocului. Toboşarii au tobe mari, sunt costumaţi asemănător, cu costume naţionale, mănuşi albe, iar după 
modelul arnăuţilor, poartă pe cap chipiu și o cămaşă roşie, toate ornate cu mărgele colorate. Irozii, băieţi şi fete, 
frumos costumaţi naţional, poartă o fustă plisată, lungă, cu dungi roşii, albe şi negre, iar pe cap poartă nişte căciuli 
înalte şi acoperite cu pănglicuţe din hârtie colorată. Fiecare poartă în mână o sabie, singurul simbol al semnificaţiei 
istorice al tăierii copiilor  sub 2 ani de către Irod Împărat, pentru a-l găsi şi ucide pe Hristos. 

Autorităţile au făcut demersuri pentru a înscrie această datină în patrimoniul  UNESCO, alături de doina şi 
ritualul căluşului. 
Bibliografie: 
Alexa Vasile, ,,Monografii Dărmăneştene, Editura Grapho, 2015 

 
 

 
 
 
 
 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

71 
 

Jocul ursului, obicei strǎvechi specific comunei Dofteana, județul Bacǎu 
Educatoare Anton Maria 

 Grădinița Roza Venerini Bacău 
 
Numărul locuitorilor din comuna Dofteana este de peste 12000, dintre aceştia un număr considerabil 

reprezintă pe cei plecaţi la muncă în Italia sau Spania, dar totdeauna de sărbătorile Crăciunului se întorc „acasă’’. 
Aici, ,,acasă” de Crăciun şi Anul Nou sunt cele mai frumoase obiceiuri de pe Pământ. De la copil la om în vârstă, se 
ştiu, se păstrează, se practică, iar noi învăţătorii le transmitem din generaţie în generaţie, le scoatem în evidenţă 
farmecul şi importanţa lor, şi-i determinăm pe copii să nu le uite şi să le ducă mai departe. De Crăciun se practică: 
,,Colindul”, ,,Jianul”, Steaua”. De Anul Nou se practică: Jocul caprei, Jocul ursului, Jocul mascaţilor, Uratul.  
Fiecare obicei are farmecul şi frumuseţea sa, dar din toate, „JOCUL URSULUI” se bucură de cea mai largă 
răspândire, fauna locurilor  explicând  amploarea  acestuia. Se ştie că ursul trăieşte în zona de munte, zona noastră   
se bucură din belşug de prezenţa acestuia. În trecut ursul cobora până aproape de gospodăriile localnicilor producând 
pagube, lucrul acesta reieşind din strigăturile specifice jocului.  

Jocul ursului reprezintă piesa de bază a fondului cinegetic, o mândrie pe plan local, iar locuitorii au dat 
libertate imaginaţiei şi au creat această tradiţie înfrumuseţând-o permanent. Acest joc presupune existenţa unui grup 
mare de persoane  alcătuind ,,ceata” condusă de un căpitan. Ceata este compusă din urşi, ursari, irozi, mascaţi şi 
toboşari. Toboşarii incep repetiţiile de la Sfântul Andrei, au tobele legate de trunchi cu cingători numite bete la care 
bat cu două ciocănele diferite ritmuri. Ei au o mare importanţă deoarece dau tonul jocului. Sunt îmbrăcaţi în bluze 
roşii, au pe cap o şapcă specială prevăzută de jur împrejur cu oglinzi şi mărgele, obrajii sunt vopsiţi cu roşu, 
pantalonii sunt negri, iar pe partea laterală de sus în jos au pamblici tricolore. 

Ursarii sunt persoane care conduc urşii impunând acestora mişcările ce trebuie să le facă prin comenzile 
care le dau. Sunt îmbrăcaţi cu cămăşi albe având  la mijloc brâie late numite cingători, pe cap pălării negre prevăzute 
de jur îmrejur cu pene, iar în mâini au ciomege sau cearlăie la capătul cărora pornesc lanţuri ce se prind de capul 
fiecărui urs. Se spune că ursul execută mişcările impuse de ursari numai dacă acesta este legat cu lanţul de cearlăul 
ursarului. 

Urşii sunt persoane îmbrăcate în piei de urs ,la cap au doi canafi mari din lână roşie. 
Irozii, îmbrăcaţi în haine femeieşti (cămăşi albe, cingători sau bete aşezate în diagonală pe piept şi spate, 

catrinţe roşii prevăzute cu batiste cusute şi  coifuri pe cap din hârtie de diferite culori, fluiere şi săbii în mâini). Jocul 
lor oferă un spectacol inegalabil de lumină şi culoare ce se desfăşoară în sunetul ţicnalelor care dialoghează pe două 
tonuri diferite pe fondul răpăitului de tobe.Tinerii se duelează in mod simbolic. 

Mascaţii au măşti confecţionate ce reprezintă chipuri  ale oamenilor în diferite etape ale vieţii, dar mai cu 
seamă bătrâneţea. În multe cazuri personajele nu se desprind  încă de măştile care le poartă şi le acoperă faţa. Ele 
sunt confecţionate în aşa fel încât stârnesc hazul, iar persoanele care le poartă răspândesc voia bună. 

In ajunul Anului Nou în centrul comunei are loc un spectacol de o frumuseţe rară. Aici se întâlnesc cetele de 
urşi din cele şapte sate ale comunei având loc o întrecere în felul în care joacă şi sunt alcătuite şi costumate. Toată 
suflarea satelor se adună la acest spectacol care îţi umple inima de bucurie şi mândrie că eşti locuitor al acestei zone. 
Toate privirile sunt îndreptate spre scena unde urcă fiecare ceată în următoarea ordine: urşii, ursarii, toboşarii, irozii, 
mascaţii. Aici suntem prezenţi şi noi cadrele didactice, deoarece noi prezentăm cu elevii cu o săptămână înainte în 
cadrul Festivalului de datini şi obiceiuri aceste obiceiuri unde obţinem premii după cum ni se cuvin. 

Sunt sigură că obiceiurile comunei Dofteana nu vor muri niciodată, ele vor exista atâta timp cât neamul 
românesc va exista pe acest pamânt, pentru că aproape toate cadrele didactice sunt localnice, sunt mari iubitori ai 
acestor locuri şi a păstra tradiţiile înseamnă a ne iubi ţara, neamul şi graiul dulce românesc. Trebuie să găsim calea 
de a redefini cuvăntul ,,patriotism” într-o formă în care mai ales elevii să înţeleagă că a fi patriot însemnă dragoste 
pentru seamănul tău. Tradiţia trebuie să existe în construcţia unui om, ea nu trebuie să moară. Ea ne ajută să ne 
autodefinim, numai cunoscănd-o, ştim cine suntem, de unde venim, ce e cu noi, ne cunoaştem adavărata valoare. 
Bibliografie: http://www.dofteana.ro/jocul-ursului.php, accesat 10.10.2018. 
 
 

Tradițiile – oglinda vie a existenței poporului român 
Profesor învățământ primar Antonie Carmen-Elena 
Școala Gimnazială ,,Alexandru Ioan Cuza” Bacău 

 
Motto: „…datinile, proverbele, muzica şi poezia sunt arhivele popoarelor, iar cu ele se poate constitui 

trecutul lor îndepărtat. Căci nu există bucurii mai de preţ ca averea de cuget şi simţire inclusă şi păstrată cu sfântă 
grijă de-a lungul vremurilor în adâncul  sufletului românesc, al moşilor şi strămoşilor noştri.” Alexandru Vlahuță 

 
Existenţa tradiţiilor în societate este obiectiv necesară, întrucât nici o societate nu se poate lipsi de ele. Este 

de neînchipuit o societate fără norme de comportament, mai ales în acest timp al tranziţiilor care se înscrie în 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

72 
 

procesele mai ample de diferenţiere şi de  integrare care au loc în viaţa şi în cunoaşterea socială de la sfârşitul sec. 
XX şi începutul sec. XXI. În existenţa socială, omenirea îşi modifică modurile de organizare a vieţii, rămânând însă 
o mare parte din ea legată de tradiţii ancestrale care, se pare, dacă ar fi lichidate ar sărăci-o şi mai mult. 

Prin urmare,  timpul în care trăim ne obligă să revenim la fundamentele tradiţionale ale existenţei omenirii 
pe care le-am pierdut în această perioadă de criză profundă ce o traversează civilizaţia pentru a rezolva problemele 
începînd de la cele ce ţin de guvernanţa globală sau ocrotirea mediului înconjurător şi până la cele vizând 
comportamentul faţă de semeni. 

Totodată, perioada de tranziţie prin care trece țara noastră a devenit o sursă puternică de schimbare şi 
dezorientare normativă, de răsturnare a vechii „ordini sociale”, care nu poate să nu afecteze în mod profund 
semnificaţiile  contextului  normativ, împiedicînd, o îndelungată perioadă de timp, pe indivizi să se orienteze în 
acţiunile şi conduitele lor după repere certe. Starea de anomie duce la suspendarea temporară a funcţionalităţii 
vechilor reglementări şi pune în evidenţă tendinţele antinormative, de negare a oricărui gen de normativitate în 
favoarea unei acţiuni care nu mai cunoaşte limite şi pentru care orice normare este o constrângere. Din această cauză, 
în prezent, o mare semnificaţie în viaţa noastră trebuie să o aibă tradiţiile, obiceiurile şi sărbătorile. Potenţialul lor 
e colosal, dacă e utilizat şi orientat spre făgaşul constructiv - al dragostei faţă de patrie şi neam. Sub influenţa 
tradiţiilor se pot cristaliza facultăţile civice ale individului, ele contribuind şi la cultivarea calităţilor morale, umane 
ale personalităţii. 

Situaţia în cauză e determinată de faptul că în sec. al XXI-lea în domeniul culturii în general, şi în viaţa 
spirituală a societăţii, în special, au loc progrese măreţe ce duc spre ruinarea valorilor culturale acumulate de secole, 
spre uitarea izvoarelor ce au favorizat naşterea acestor valori. Dacă acest proces se înfăptuieşte în mod conştient, 
cum a avut loc în istoria poporului nostru  aproape jumătate de secol, e cu mult mai dureros. Nu de puține ori avem 
senzația că ne este impusă mentalitatea potrivit căreia trebuie să gândim şi să acţionăm în perspectivă, să ne orientăm 
în mod unilateral spre viitor în detrimentul tradiţiilor naţionale, spre novaţii în defavoarea memoriei istorice a 
neamului românesc. 

În aceste condiţii s-a demonstrat că fără un echipament spiritual, fără un sistem de credinţe şi tradiţii care să 
le orienteze experienţa, societăţile se pot dezintegra. Tradiţiile şi credinţele asigură supravieţuirea şi funcţionalitatea 
grupului uman, ceea ce este o condiţie necesară de supravieţuire a individului. Trebuie să ţinem cont de faptul că 
numai în cadrul unei tradiţii se poate constitui şi are sens novaţia, în afara ei, creaţia ar fi de neconceput, istoria s-ar 
frânge şi umanitatea nu s-ar putea constitui. 

Tradiţiile naţionale ale poporului român s-au constituit pe următoarele căi: 
 prin legătura cu tradiţiile străvechi ale cultelor soarelui-focului, apei, plantelor, ce existau încă de la traco-

geto-daci (de aici şi caracterul lor magico-agrar); 
 reflectarea într-un mod artistic specific a muncii, traiului, moravurilor, a luptei poporului împotriva 

diferiţilor duşmani pentru libertate, viaţă mai bună; 
 acumularea unor elemente religioase, mai ales după ce strămoşii noştri au adoptat creştinismul. 

 Este imperios necesar să scoatem din anonimat aceste comori strămoşeşti cu scopul de a le utiliza la 
socializarea individului, la asigurarea procesului continuităţii generaţiilor în spaţiul nostru etnic care este astăzi într-
un mare pericol. Folclorul cu tradițiile, obiceiurile și portul popular reprezintă comori inestimabile care definesc 
identitatea unui popor, făcându-l unic, statornic și nemuritor în ciuda scurgerii timpului. Toate elementele de cultură 
și tradițiile populare transmit valori și creează punți de legătură între generații. Imensul tezaur folcloric cu toate 
elementele aparținătoare reprezintă reale documente grăitoare privind istoria și cultura unui popor, constituind o 
componentă valoroasă, o moștenire  neprețuită  pentru noi. Această moștenire strămoșească trebuie dusă mai departe 
prin orice mijloace, deoarece, un popor trebuie să trăiască prin ceea ce lasă fiilor săi. 

Protejarea patrimoniului cultural, rural, tradițional trebuie să cuprindă o componentă fundamentală, cea a 
obiceiurilor, datinilor, a cântecelor şi jocurilor populare, a portului şi graiului, a folclorului popular. Educaţia în 
spiritul preţuirii culturii locale, a dragostei şi respectului pentru creaţia înaintaşilor, pentru civilizaţia materială a 
familiei şi satului trebuie să devină parte constitutivă a procesului de socializare realizat în şcoală şi familie. 

În calitate de dascăli suntem obligaţi să facem din creaţia noastră populară o carte de vizită cu care să batem 
la porţile cunoaşterii şi cu care vom fi primiţi şi apreciaţi fără îndoială, oriunde în lume. În furtunile veacurilor 
obiceiurile şi tradiţiile strămoşeşti au rămas neclintite păstrând nealterate valorile autentice ale culturii populare. 
Începînd cu obiceiurile prilejuite de fiecare moment important din viaţa omului (naştere, căsătorie, moarte), 
continuând cu obiceiurile de sărbători, cu cântecele, dansurile si strigăturile nelipsite de la aceste evenimente şi 
terminând cu frumoasele costume populare îmbrăcate în aceste împrejurări, izvorul lor este nesecat pentru cel care 
vrea să le cunoască şi să le adune în mănunchi pentru a le dărui mai departe 

Copiii, se lasă îndrumaţi şi pot fi modelaţi în aşa fel încât pe fondul lor afectiv să se aşeze elementele 
cunoasterii. Valorificând aceste tradiţii populare oferim copiilor posibilitatea de a cunoaşte frumuseţea, bogăţia şi 
diversitatea folclorului, înţelepciunea populară, armonia limbii. 

 În activitățile de la clasă facem cunsocute copiilor tradițiile strămoșești prin intermediul lecturilor după 
imagini, convorbiri, dar și prin serbările pe care le desfășurăm cu prilejul diferitelor sărbători (Crăciun, Paște). 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

73 
 

Şezătorile constituie un mijloc complex de educaţie, deoarece îi familiarizează pe copii cu unele elemente de folclor, 
contribuind astfel la dezvoltarea dragostei pentru tradiţiile populare, le dezvoltă dragostea pentru frumos, pentru 
armonie, le cultivă răbdarea, stăpânirea de sine, spiritul de echipă. Datinile şi obiceiurile populare ne reprezintă si 
constituie o adevarată avere a ţării noastre, apreciată în lume, fapt care determină dorinţa de a cunoaşte frumuseţea si 
naturaleţea obiceiurilor, a folclorului autentic, a portului popular şi a graiului local. De asemenea, au rolul de a-i 
ajuta pe copii să cunoască specificul zonei si a frumuseţilor din jur. 

Să-i învăţăm pe copii să preţuiască şi să respecte obiceiurile şi tradiţiile cu care s-au născut,să-i învăţăm să 
iubească meleagurile natale, portul românesc şi pe români! Să le sădim în suflet aceste elemente definitorii ale 
identităţii neamului românesc fără de care nu am putea şti de unde venim şi cine suntem, de fapt noi românii pe acest 
pământ! 
Bibliografie: 
Dicţionar de istorie veche a României. Bucureşti: Ed. Ştiinţifică şi Enciclopedică, 1976; 
Marinescu, C.; Tănase, Al. Constiinţa naţională şi valorile Patriei. Iaşi: Ed. Junimea, 1982; 
Rădulescu-Motru, C. Psihologia poporului român. Bucureşti, 1937; 
Vetişanu, V. Deschideri filosofice în cultura tradiţională. Bucureşti: Ed. Eminescu, 1989. 

 
 

Rolul tradiţiilor populare în educaţia elevilor 
Învățător Aparaschivei Irina 

Şcoala Gimnazială „Emil Brăescu” Măgura, Bacău 
 

„Pe-un picior de plai, pe-o gură de rai” ne-am născut şi trăim, şi datoria noastră este de a păstra şi a arăta 
atât semenilor noştri din acest spaţiu, cât şi altora, frumuseţea datinilor şi obiceiurilor noastre. 

Tradiţiile româneşti constituie una dintre valorile inimaginabile şi incontestabile ale poporului nostrum şi nu 
trebuie să lăsăm timpul şi evenimentele lumii moderne să ne facă să le uităm.  

Alături de literatură, care constituie un factor cu eficienţă deosebită în educaţie, arta popular are şi ea o 
contribuţie de seamă. În primul rând, elevii încep să înţeleagă specificul poporului din care fac parte, aspiraţiile lui, 
idealurile de ieri şi de azi, care sunt oglindite în obiceiurile locurilor şi creaţiile meşteşugarilor; în al doilea rând, 
punându-i pe copii, încă de la vârsta preşcolară în contact direct cu creaţia populară, le insuflăm respectul pentru 
tradiţiile noastre şi dorinţa de a duce mai departe tot ceea ce ne reprezintă ca naţiune. 

Elevul simte admiraţia faţă de creaţiile populare încă de când îşi ascultă bunica cum deapănă firul unui basm 
sau a unei legende, în care eroii sunt înzestraţi cu calităţile ţăranului român, îl simte din cântecul duios de leagăn al 
mamei, din proverb şi zicători, din ghicitori din doinele cântate îndelung de moşii şi strămoşii noştri. 

Exprimată în cele mai diverse forme, creaţia popular românească este caracterizată de autenticitate şi 
ingeniozitate, o trăsătură aparte fiind puternica ei unitate, care nu exclude însă o mare varietate de manifestări în 
arhitectura populară, port, ţesut, olărit, prelucrarea lemnului, a metalului şi nu în ultimul rând pictura icoanelor pe 
sticlă. 

Costumul popular românesc reflectă suprapus influenţe date de tradiţiile locale, aşezare geografică, 
posibilităţi economice zonale, starea social sau ocazia cu care este purtat. 

Toate acestea, precum şi faptul că se observă o îndepărtare a tinerilor de la tradiţiile populare ne face să 
insistăm pe cunoaşterea de la cea mai fragedă vârstă a tradiţiilor populare, pe educarea copiilor în spiritul respectului 
şi păstrării acestora. 

Dezvoltarea dragostei pentru arta popular poate fi realizată prin activităţi de observare a costumului popular, 
prin dansuri, şezători, serbări, colinde, realizarea unor obiecte de artă populară, proverbe, ghicitori. 

În activităţile de observare a costumului popular începem prin menţionarea regiunii din care fac parte, iar 
la prezentarea costumelor ţinem seama de elementele componente, începând cu podoaba capului şi terminând cu 
încălţămintea. 

 Copiii pot cunoaşte mai bine elementele componente ale costumului popular prin îmbrăcarea lor cu ocazia 
serbărilor sau a diferitelor manifestări dedicate unor evenimente locale. 

 Totodată copiii au făcut cunoştinţă cu produse artizanale reuşite care care pot fi apreciate ca artă propriu-
zisă. În legătură cu obiectele de artizanat existente la colţul de artă popular amenajat în interiorul şcolii, nu ne-am 
mărginit să prezentăm obiectele doar ca valoare intrinsecă, ci am căutat să atragem atenţia elevilor şi în ce priveşte 
munca depusă de către creatori, arătându-le în acelaşi timp că această muncă constituie o veche tradiţie a poporului 
nostru: cioplitul în lemn, olăritul, ţesutul, cusutul pe fir, confecţionarea unor obiecte din materiale din natură. 

 La activităţile de arte vizuale şi abilităţi practice, elevii au reailzat obiecte artizanale cu care am 
îmbogăţit colţul de artă din şcoală. În felul acesta au avut satisfacţia unei munci finalizate, cât şi satisfacţii de ordin 
estetic. În legătură cu formarea sentimentelor de preţuire a obiceiurilor populare legate de începutul Anului nou 
există tradiţia ca în fiecare an să organizăm serbarea pomului de iarnă. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

74 
 

Împodobirea bradului este un prilej de mare bucurie pentru copii dacă acesta este împodobit cu podoabe 
realizate de ei. Cu acest prilej elevii află că bradul simbolizează viaţa lungă, veşnic tânără, iar podoabele lui dorinţa 
omului pentru bunăstare şi frumuseţe. 

Prin textele colindelor, elevii transmit urările de bine în legătură cu unele străvechi îndeletniciri ale 
poporului nostru legate de muncile agricole ca: aratul, semănatul şi păstoritul. 

O ocazie în care se valorifică tradiţiile populare cu care copiii au făcut cunoştinţă în diverse situaţii este 
şezătoarea. În acest cadru copiii lucrează şi în acelaşi timp petrec degajaţi spunând poveşti, glume, proverbe, 
ghicitori, cântă şi dansează. 

Prin lucrul manual al copiilor desfăşurat în cadrul şezătorilor se urmăreşte capacitatea lor de a realiza 
lucrări originale, valorificând experienţa acumulată, iar prin materialele pe care le punem la dispoziţiea copiilor le 
stimulăm creativitatea. Am urmărit ca aceste materiale să fie cât mai bogate şi mai diverse. Fetiţele şi-au ales după 
preferinţă cusături naţionale pe etamină, înşirări de mărgele, iar băieţii ţesături la gherghef şi pe carton, împletituri 
din pănuşi de porumb. 

În cadrul şezătorilor, folosirea zicătorilor, proverbelor, ghicitorilor, dă naştere unei atmosfere recreative şi 
antrenante. 

Zicătorile şi proverbele au fost întotdeauna preţuite de poporul nostru pentru conţinutul valoros şi pentru 
realizarea lor artistică. Ele au fost păstrate ca tradiţii populare şi sunt o dovadă a înţelepciunii poporului, având o 
latură morală, satirizând lenea, lăcomia, urâţenia şi lăudând frumuseţea, hărnicia şi bunătatea omului. 

Jocurile populare româneşti, prin frumuseţea costumelor şi a melodiei, prin supleţea şi expresivitatea 
mişcărilor, prin vioiciunea pe care o dă copiilor, contribuie în mare măsură la realizarea educaţiei estetice a elevilor. 

Dansurile sunt însoţite de obicei de strigături, adecvate tematicii şi integrate în raport cu conţinutul dansului 
şi a ritmului. De obicei, strigăturile au un caracter satiric, legat de începutul jocului, de obiceiurile locului, de 
evenimentele comunităţii sau sărbători specifice zonei. Dacă la acestea se adaugă şi chiuituri atunci dansul popular 
devine mai dinamic, mai antrenant, plin de elan şi de invitaţie la joc. 

Folclorul este o carte a vieţii, un îndrumător pentru demnitate, muncă, cinste, omenie. Educând copiii în 
spiritul valorilor morale ale poporului nostru aducem folclorul ca izvor nesecat de valori culturale şi naţionale. 
Bibliografie:  
MECT, CNFP „Managementul proiectului – Ghid practic pentru formatori şi cadre didactice”, Bucureşti, 2001; 
MECT, Institutul de Ştiinţe al educaţiei „Managementul Educaţional pentru Instituţiile de Învăţământ”, 
„Managementul educaţional”, Bucureşti 2001; 
Revista Învăţământul Preşcolar nr. 1 - 2, 2009. 

 
 

Valea Caşinului – microzonă etnografică băcăuană 
Profesor învățământ primar Apreotesei Maria-Diana 

Școala Gimnazială ,,Regina Maria” Mănăstirea Cașin 
 

Portul popular 
Creativitatea locuitorilor de pe Valea Caşinului s-a manifestat şi în portul popular, păstrat de veacuri de la 

strămoşii lor. Microzona Caşin face parte din zona etnografică Trotuş, care se încadrează din punct de vedere 
structural şi morfologic portului moldovenesc, dar se află la contactul unor mari zone etnografice (Neamţ, Bacău, 
Vrancea) şi la graniţa celor două provincii istorice (Moldova şi Transilvania).  

Etnografic, microzona Caşin reprezintă o unitate distinctă în ceea ce priveşte modul în care locuitorii îşi 
confecţionau vestimentaţia şi se îmbrăcau, hainele lor diferenţiindu-se în funcţie de condiţiile climatice (vară - iarnă), 
costumul de sărbătoare şi cel de muncă zilnică, sex, vârstă, momentele principale ale vieţii, starea socială, economică 
şi culturală. 

„Portul tradiţional al locuitorilor de pe Valea Caşinului reprezintă o realitate vie, ceva specific şi de rară 
frumuseţe, care solicită atenţia iubitorilor de frumos şi de originalitate.” [Gheorghe I. Simion, 2003, pag. 137] Se 
spune că şi în vreme de război ostaşii căşineni au purtat cu mândrie străvechiul costum dacic, iar ,,cele mai statornice 
în menţinerea portului popular sunt căşinencile.” [Dorinel Ichim, 1983, pag. 116] Căutând pe la bătrânii satului şi 
studiind exponatele de la Muzeul Văii Caşinului am  observat câteva aspecte caracteristice: 

Bărbaţii purtau dintotdeauna pe cap căciula ţuguiată sau retezată iarna, iar vara, toamna şi primăvara, 
pălăria. Corpul era îmbrăcat cu cămaşă albă, închisă la gât sau răsfrântă, mai rar împodobită; cojocul fără mâneci şi 
încheiat pe o latură, numit pieptar; pe deasupra sumanul, cojocul mare sau renumita sarică de Caşin; în loc de 
pantaloni se foloseau iţarii albi şi cămaşa răsfrântă peste ei, încingându-se cu un brâu sau chimir; vara îmbrăcau o 
vestă sau o haină mai uşoară de culoare neagră. Drept încălţăminte se foloseau opincile iar mai târziu ghetele 
(bocancii). 

Locuitorii veniţi de la Rucăr-Dragoslavele au adus modificări în costumaţia băştinaşilor: costumul 
muntenesc, cămaşa înflorată cu mâneci largi, iţarii albi şi largi şi vesta neagră închisă la gât. Nu putem trece cu 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

75 
 

vederea descrierea portului bărbătesc realizată de Nicolae Iorga, cu ocazia călătoriei sale pe Valea Caşinului: 
,,Bărbaţii poartă pălării rotunde cu margini mici, sumane cafenii, cojocele, adeseori cusute în arnici, şi iţari strîmţi” [ 
Nicolae Iorga, 1916, pag. 66 ] 

Costumul femeilor prezintă multă originalitate în model şi croială. Fetele tinere, necăsătorite, umblau vara 
cu capul descoperit, îşi pieptănau părul cu cărare, împletindu-l la spate sau cu două cozi adunate pe creştetul capului 
sub formă de coroniţă. Femeile căsătorite îşi acopereau capul cu basmale. Pe parcursul anului femeile foloseau în 
condiţii festive broboadele de borangic, in sau lână, iarna. Începînd din seara nunţii, ,,femeile  de pe Valea Caşinului 
purtau pe cap căiţă ( fes) cu două ciocuri, cu fruntar, peste care se punea ştergarul de borangic, asemenea celor din 
zonele Muncel şi Bran”. [ Simion P. Radianu, 1889, pag. 208] 

Piesa cea mai importantă a fost  dintotdeauna cămaşa, denumită şi ,,ie”, confecţionată din pânză de 
borangic, in sau bumbac, cu gulerul piepţii şi mânecile împodobite cu cusături cu motive florale, mâneca largă, 
,,slobodă” sau strâsă cu manşete sau volane. Ornamental, mâneca putea fi cu altiţă şi râuri prepuse (se coseau 
separat şi se ataşau pe cămaşa gata lucrată) cu rânduri dispuse orizontal, monocromă, cusută cu arnici negru, pentru 
femeile în vârstă, cu mărgele şi fir metalic, romburi sau ajur, divers colorate, pentru fetele şi femeile tinere. Specifică 
numai satelor de pe Valea Caşinului este cămaşa cu chiruşti sau cămaşa cu larg, care se purta în exclusivitate la 
sărbători şi la ceremonii. ,,Chiruştile” erau altiţe de formă triunghiulară, din catifea sau mătase înflorată, având 
marginile brodate cu fir metalic şi cu dantelă. Cămăşile se deosebeau în funcţie de priceperea şi talentul celor ce le 
creau, folosind modele de la Muscel, din Transilvania şi din Vrancea, adică de unde proveneau locuitorii adunaţi 
aici. Negrul, vişiniul, maroul, au fost culorile preferate, iar combinarea lor dădeau naştere la adevărate lucrări de artă 
vestimentară.  

Costumul era completat de fota aleasă sau catrinţa, în formă dreptunghiulară, dungată orizontal şi vertical, 
fiind o piesă de mare originalitate. ,,O variantă care a evoluat de la tipul predominant cu vrâste grena şi dunguliţe din 
lânică este catrinţa mănăstireancă, care avea şi dungi din fir metalic.” [Dorinel Ichim, 1983, pag. 122] Femeile în 
vârstă purtau fota neagră confecţionată casnic din lână vopsită cu ajutorul cojii de arin. 

Costumul femeiesc a fost şi este încă, completat cu pieptăraşul şi marama cusute şi înflorate cu aceleaşi 
culori în ton cu cămaşa şi fota, astfel căpătând armonia dorită.,, Femeile din microzona Caşin purtau iarna sarică din 
lână ţurcană, ţesută la fel ca cerga şi dată la dârstă.” [Pîslaru Nicolae, 1938] 

Din cele mai îndepărtate timpuri, femeile şi bărbaţii au folosit opincile, obielile şi ciorapii de lână, piese 
confecţionate casnic, situaţie care a continuat până în perioada interbelică, când au fost înlocuite cu încălţăminte din 
piele sau cauciuc. Opincile specifice erau cele de tip carpatic, confecţionate din piele de porc, vită sau cal şi se legau 
de picior cu aţe sau curele. 

Salbele alcătuite din galbeni şi irmilici reprezentau o mândrie şi o bogăţie aparte pentru fetele din familiile 
înstărite şi erau oferite la nuntă mireselor. 

Anumite piese de port – cingătorile, sumăiaşele, batistele de mână (năframe), opincile şi obielele – 
constituie o categorie aparte, fiind purtate deopotrivă de femei şi de bărbaţi. Dacă din punct de vedere cromatic şi 
ornamental apar mici diferenţieri, din punct de vedere morfologic aceste piese de port nu se deosebesc. 

Cingătorile late de forma brâielor şi cele înguste, de forma betelor (bârneţe) erau folosite atât la costumele 
de lucru cât şi la cele de sărbătoare. La femei , brâul se încingea pe sub catrinţă şi apoi se lega cu bete iar la bărbaţi, 
brâul se punea peste cămaşă, peste care se adăuga chimirul din piele. 

Din suman de casă dat la piuă se confecţionau sumanul şi sumăieşul care erau largi, cu clini, guler drept, 
fiind ornamentate cu sarad şi aparţinând tipului moldovenesc. 

La costumul de sărbătoare era nelipsită batista de mână, prinsă la şold sau sub chimir. Aceasta se mai 
folosea la nuntă, fiind oferită mirelui de către mireasă. 

Se remarcă faptul că unele dintre aceste piese de port se întâlnesc şi în zonele învecinate, ceea ce 
demonstrează legăturile pe care populaţia de aici le-a avut cu Muntenia (catrinţele alese cu fir), Transilvania 
(chimirele) şi Ţara Vrancei (ştergarele de cap), precum şi cu celelalte zone etnografice moldoveneşti. 

Îmbrăcămintea ce aparţinea microzonei etnografice a Văii Caşinului avea un pitoresc aparte şi oferea o 
imagine interesantă. Păstrători de datini şi de obiceiuri, mănăstirenii au ţinut şi ţin la loc de cinste costumul popular, 
femeile îmbrăcându-se şi astăzi cu el la nunţi. Portul lor exprimă continuitatea neîntreruptă pe aceste plaiuri 
carpatine alături de ceilalţi români transilvăneni, vrânceni, moldoveni. 

 Jocurile  strămoşeşti 
Toată viaţa ţărănească, de la bucuriile şi veselia nunţii până la durerea morţii, se desfăşura într-un cadru 

impresionant. Aceste momente erau însoţite de nişte manifestări ale vieţii lăuntrice, a stării sufleteşti intime. Bucuria 
şi veselia au luat o formă concretă, în care mişcările trupului se împletesc cu armonia cântecului şi astfel s-a născut 
jocul (dansul). 

Jocurile (dansurile populare) cultivate în aceste subzone folclorice Caşinul şi Mănăstirea Caşinului sunt: 
hora cu variantele sale: hora mare hora bătută, hora miresei caracteristică nunţii, hora lui Căciulă, hora lui Anghene, 
hora străbunească (repede), hora lui Chiru (liniştită), hora cimpoiască (iute şi cu bătăi) etc. Aceste nume au fost 
probabil ale lăutarilor care le-au compus şi împământenit. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

76 
 

Brâul, sârba şi corăghesca urmează după horă  şi sunt jucate mai ritmic, cadenţat, exprimând o notă de 
veselie şi de energie mocănească specifică căşinenilor din acest colţ de ţară. Brâul are mai multe variante, dintre care 
unele sunt cu specific şi nume de la Caşin ca: boităneşte (după numele unui cetăţean Boitan), munteneşte (care a fost 
adus de la Rucăr-Dragoslavele şi are specific muscelean). Un alt dans încetăţenit în această zonă este ,,De - doi”, ce 
se aseamănă cu dansul ,,Ca la Breaza” .  

Gama jocurilor populare se completează cu: ,,Trei săltate”, ,,Alunelul”, iar pe la nunţi şi petrecerile 
oamenilor mai în vârstă se joacă cu mult haz ,,Hora batistei”. Aproape toate aceste jocuri populare sunt însoţite de o 
comandă, acţiune întreprinsă de cei mai energici dintre tinerii din horă, precum şi de strigături, care au un conţinut 
educativ, uneori ironic-satiric, adresat unora care participă la dans, deci oarecum nominalizat. 

Mă opresc puţin pentru a descrie două jocuri naţionale vechi caracteristice satelor surori Caşin şi Mănăstirea 
Caşin: ,,De doi” şi ,,Brâul”. 

Jocul De doi se deschidea printr-o horă. Se prindeau întâi numai flăcăii, formând un cerc timp de câteva 
minute după care începeau să intre şi fetele , una câte una, începând cu cele mai vechi în joc şi apoi cele de curând 
intrate. Cele dintâi, se prindeau în dreapta flăcăilor ce le conveneau, care erau obligaţi să le joace, iar cele mai tinere, 
fiind mai ruşinoase nu se alăturau flăcăilor ci fetelor. După ce se încheia hora, se făcea o mică pauză şi apoi se 
începea jocul în doi: fiecare flăcău îşi lua fata care a jucat în dreapta lui la horă. Unii luau şi câte două fete la joc. 
Perechea din fruntea coloanei conducea dansul jucând cu toată inima, băiatul ţinând mâna stângă în şold iar cu 
dreapta ţinea mâna stângă a fetei, ridicată în sus. Apoi făceau trei paşi săltaţi pe loc, faţă în faţă apoi trei paşi săriţi 
spre stânga şi iar săltaţi şi apoi sărind, băiatul răsucea din când în când fata şi la dreapta şi la stânga. Celelalte perechi 
ce formau coloana jucau mai domol în pas mărunt, cadenţat, urmându-i pe cei din frunte. După ce se făceau câteva 
ture, flăcăul din urmă (coada coloanei) trecea la conducere, vestindu-l pe cel din fruntea coloanei cu vorbele ,,Hăisa 
măi cutare” (după cum îl chema pe flăcău), apoi începea jocul dând ordin lăutarilor să schimbe cântecul cu altă 
variantă pe placul său. Tot aşa se continuă până când fiecare pereche a trecut în fruntea coloanei, după care jocul se 
termină. 

Brâul, când se joacă mai domol, mai aşezat, adună fetele lângă flăcăi, formând un şir în linie dreaptă sau în 
semicerc, prinzându-se cu mâinile de umeri sau de mijloc. Când se jucau alte variante de brâu, mai iuţi, fetele nu se 
prindeau în joc. Flăcăul care conducea acest brâu, trebuia să fie rezistent, jucăuş şi un bun comandant pentru că după 
ce jocul se înteţea el striga: ,,I-auzi una” (fiecare jucător bate odată cu piciorul drept, cadenţat, oprindu-se în loc tot 
jocul timp de o secundă). După o mică pauză : ,,I-auzi una, i-auzi două/Daţi cu dreptu’ tot aşa/Şi cu stângu’ iar aşa”, 
din nou pauză şi apoi: ,,I-auzi una, i-auzi două/I-auzi trei, să-i dăm bătăi/C-aşa-i brâul pe la noi”. Se continua aşa 
până la 55 de bătăi cu picioarele în podea şi 45 de bătăi cu genunchii. Cei mai slabi renunţau la a zecea bătaie, dar cei 
mai mulţi o scoteau la capăt cu bine.     

Există şi jocuri introduse recent: raţa, floricica, mărunţica, aţica, ciobănaşul, ceardaşul (maghiar-
împrumutat), precum şi cele care se dansează astăzi: braşoveanca, sârba studenţilor, zdrăbuleanca etc. Localnica 
Maria Duhu, mare iubitoare de folclor (dansuri populare), şi-a amintit câteva strigături ale jocului ,,aţica”, care este 
un joc cu schimb de fete: ,,Foaie verde baraboi/Schimbaţi fetele flăcăi!/Foaie verde mărăcine/Nici de asta nu-mi 
convine/Tu te duci şi alta vine./Foaie verde şi-o lalea/Nici asta nu-i mândra mea!/” 

În calitate de educatori suntem obligaţi să facem din creaţia noastră populară o carte de vizită cu care să 
batem la porţile cunoaşterii şi cu care vom fi primiţi şi apreciaţi fară îndoială oriunde în lume. În furtunile veacului 
obiceiurile şi tradiţiile strămoşeşti au rămas neclintite păstrând valori autentice ale culturii populare tradiţionale. 
Copiii se lasă îndrumaţi şi pot fi modelaţi în aşa fel încât pe fondul lor afectiv să se aşeze elementele cunoaşterii 
artistice care vor imprima gândirii lor anumite nuanţe, ce vor îmbogăţi substanţa viitoarei activităţi individuale şi 
sociale. Începând cu obiceiurile prilejuite de fiecare eveniment important din viaţa poporului, continuând cu 
frumoasele costume pe care le îmbracă în aceste împrejurări şi terminând cu cântecele, dansurile şi strigăturile 
nelipsite de la aceste datini, izvorul lor este nesecat pentru cel ce vrea să le cunoască şi să le adune în mănunchi 
pentru a le dărui din nou. 

Valorificând frumuseţea tradiţiilor şi obiceiurilor populare în cadrul serbărilor cu elevii reuşim să 
înfrumuseţăm viaţa copiilor, îi ajutăm să cunoască tradiţiile româneşti şi rolul important pe care-l au în viaţa 
oamenilor din cele mai vechi timpuri, modul cum aceste tradiţii au dăinuit peste timp. Noi încercăm să transmitem 
din generaţie în generaţie, portul, graiul, obiceiurile şi datinile aşa cum le-am moştenit de la străbuni. Ele sunt un 
izvor de bucurii şi satisfacţii care creează copiilor o stare de bună dispoziţie favorabilă atât dezvoltării psihice, fizice 
cât şi estetice. Când privim o serbare cu obiceiuri străvechi ale românilor, cu cântece şi dansuri populare, ne gândim 
că privim un moment, oglinda şi sufletul acestui popor ce a considerat păstrarea tradiţiei o datorie şi o onoare. 
Bibliografie: 
Ichim, Dorinel, Zona etnografică Trotuş, Bucureşti, Ed. Sport-Turism, 1983; 
Iorga, Nicolae, Sate şi Mănăstiri din România, Bucureşti, Ed. Librăriei Pavel Suru, 1916; 
Pîslaru, Nicolae, Monografia Comunei Caşin, 1938; 
Radianu, P. Simion, Judeţul Bacău. Studiu Agricol şi economic, Bucureşti, 1889; 
Simion , I. Gheorghe, Monografia Caşinului şi Mănăstirii Caşinului”, Oneşti, Ed. Magic Print, 2003. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

77 
 

Datini şi obiceiuri din şezătorile de iarnă 
Profesor învățământ primar Avădăni Adriana 

Şcoala Gimnazială Palanca 
 

Motto: „Când nu vom mai avea tradiţii, obiceiuri, port popular, vom pieri ca naţiune şi popor şi vom deveni 
ca o privighetoare fără glas.”(Nicolae Iorga) 

După terminarea muncilor agricole, când lumea satelor intră într-o perioadă de repaus relativ, dar mai ales 
după Lăsatul Secului de Crăciun (15 noiembrie), începeau sezonul şezătorilor. Şezătorile erau întâlniri comunitare cu 
caracter lucrativ, dar şi distractiv, lumea satelor îmbinând în  mod plăcut lucrul cu distracţia. Se învăţau deprinderi 
practice, dar se derulau şi numeroase obiceiuri. 

Şezătorile puteau fi organizate ad-hoc, în zilele lucrătoare, la una sau mai multe case şi erau de mai multe 
feluri. Ele puteau să aibă un caracter de întrajutorare, când mai multe femei sau tinere participau la torsul cânepii sau 
a lânii unei gospodine, operaţia repetându-se apoi  la casa fiecărei participante sau puteau să fie întâlniri în cadrul 
cărora fiecare participantă îşi torcea propriul material.  

Şezătorile aveau loc în serile tuturor zilelor lucrătoare, locul de desfăşurare fiind anunţat din timp. 
Gospodina în casa căreia avea loc întrunirea se pregătea cu băutura şi mâncare şi anunţa flăcăii, în cazul în care 
aceştia nu se informau singuri de mersul sezătorilor. Casa era dereticată şi se pregăteau mai multe laviţe sau scaune 
necesare torcătoarelor.  

Odată cu lăsarea întunericului, femeile porneau cu furca de tors către casa în care avea loc şezătoarea. În 
cazul în care şezătoarea avea drept scop întrajutorarea, după sosirea tuturor invitatelor, acestora li se distribuia în 
mod egal cantitatea pe care o aveau de tors în acea noapte. Când şezătoarea era doar un simplu prilej de întrunire 
comunitară, fiecare îşi aducea de acasă ceea ce avea de lucru.  

Apoi se rosteau ghicitori, zicale, proverbe, se cânta sau se rosteau balade, nestemate folclorice, ce s-au 
păstrat până în zilele noastre transmise în modul cel mai lesnicios pe această cale. În şezătorile ce aveau loc înaintea 
Crăciunului şi a Anului Nou, se învăţau şi se repetau colindele şi urăturile şi se discuta în amănunt despre buna 
pregătire a acestor sărbători. 

 

              
 
La un moment dat, lucrul înceta, participantele fiind servite cu diferite preparate de către gazdă, în funcţie 

de starea sa socială sau de posibilităţile sale materiale. Flăcăii, ştiind din timp locul de desfăşurare al şezătorilor, 
cutreierau în grupuri însoţite de muzicanţi pe la toate casele unde aveau loc astfel de întruniri. De multe ori, ei se 
organizau de cu seara, repartizându-se pe case, în aşa fel încât către sfârşitul şezătorii, ei să apară cu muzica pentru a 
înveseli atmosfera.  

Datoria noastră morală este de a cultiva încă de la vârste fragede dragostea  pentru tradiţiile şi obiceiurile 
populare, alături de sentimente de respect faţă de eroii neamului românesc, de moşii şi strămoşii noştri. 

Copiii îmbracă cu drag costumul popular şi învaţă să preţuiască şi să respecte obiceiurile şi tradiţiile în care   
s-au născut, învaţă să iubească meleagurile natale, portul românesc şi pe români. 
Bibliografie: 
Brăiloiu,C.,  Sărbători şi obiceiuri, Editura Enciclopedică, 2002; 
Pop, M., Obiceiuri tradţionale româneşti, Bucureşti, Editura Minerva, 1976; 
Văcăraşu, I., Valea Trotuşului, Editura Sport-Turism, Bucureşti, 1980. 

 
 
 
 
 
 

 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

78 
 

Obiceiuri calendaristice în satul Mărgineni 
Profesor învățământ primar Biliboc Loredana 

Şcoala Gimnazială Luncani, structură a Şcolii Gimnaziale „Alexandru Piru” Mărgineni 
 

Obiceiurile calendaristice ale locuitorilor catolici şi ortodocşi din Mărgineni ni se relevă şi astăzi ca fiind 
deosebit de interesante, conservând pe alocuri, în forme evident alterate o serie de practici cu semnificaţii magico-
rituale. Satul Mărgineni este o localitate mixtă, unde se întâlnesc obiceiuri răspândite în rândul catolicilor dar şi al 
ortodocşilor. 

Un obicei specific zonei consta în existenţa „calendarului de ceapă” menit a afla cum va fi vremea din 
fiecare lună. Această practică se realiza în felul următor: o ceapă mare era tăiată în două părţi egale, apoi din fiecare 
jumătate se alegeau câte şase găoci, care trebuiau să fie întregi şi aproximativ apropiate ca mărime. Găocile pline cu 
sare se aşezau în ordinea lunilor anului, fiind puse pe o scândură. A doua zi se verifica fiecare găoace şi, în funcţie de 
cantitatea de apă rezultată din topirea sării se aprecia care luni vor fi ploioase şi care secetoase. 

La Mărgineni colindele cântate se practicau în Ajunul Crăciunului, de către copii. Aceştia mergeau din casă 
în casă şi intonau cântece bisericeşti, primind colaci, nuci, mere. La fel şi copiii de religie ortodoxă mergeau la 
colindat din casă în casă cu globul făcut dintr-o sită, cu hârtie creponată şi o lumânare.  

Cetele micilor colindători erau organizate întâmplător, criteriile de asociere fiind cele de vecinătate, vârstă 
sau prietenie, indiferent de apartenenţa confesională. 

Un alt obicei arhaic specific satelor catolice din Moldova este întâlnit şi în Mărgineni numit colindul 
copiilor de Prunci Nevinovaţi. Acesta avea loc pe 28 decembrie. Se colinda numai în casă, fiind loviţi uşor cu o nuia 
de către colindători, spunând „Opru Sântac, Sânt David” urmat de o urare de prosperitate, belşug, noroc, sănătate şi 
fericire în anul care urma să vină. În final copiii erau răsplătiţi cu colăcei, covrigi, nuci. 

În dimineaţa Anului Nou copiii catolici şi ortodcşi mergeau în grupuri mici „cu semănatul”, aruncând în faţa 
gazdelor boabe de grâu, porumb sau orez. Acesta simboliza prosperitatea şi bogăţia casei. 

La începutul anului nou, primul vizitator care călca pragul unei gospodării trebuia să fie înzestrat cu 
însuşirile cele mai alese. Astfel, copiii care umblau cu „semănatul”, îndeosebi băieţii, erau cei mai aşteptaţi şi mai 
îndrăgiţi vestitori ai noului, ai bucuriei şi speranţei. În acelaşi timp, unii dintre copiii ortodocşi mergeau „cu Steaua”. 

În ziua de Florii localnicii sfinţeau la biserică ramuri de salcie pe care le păstrau cu mare griă, pe tot 
parcursul anului, întrucât se considera că sunt învestite cu puteri de-a dreptul miraculoase. După ce se întorceau de la 
biserică, oamenii loveau uşor cu nuieluşele toate bunurile din gospodărie, dorind să transfere asupra lor puterile 
binefăcătoare. 

La Paşti se adunau rudele şi  făceau ouă  scrise sau înflorate având modele cu foi de trifoi, pătrunjel,etc. 
Culoarea roşie simbolizând sângele lui Isus. 

În zilele Paştelui se organiza horă, prilej de etalare a straielor de sărbătoare pregătite cu mare grijă în Postul 
Mare. De Paşti, fiecare trebuia să aibă o cămaşă nouă cusută.  

Tinerii din Mărgineni practicau datina „suroratului şi înfrăţirii” în Duminica Albă, la o săptămână după 
Înviere, schimbând între ei ouă roşii, cozonac şi pască, devenind un fel de „cumetriţe sau mătculiţe”. 

Obţinerea unei recolte bune era în strânsă legătură cu îndeplinirea de către agricultor a unor practici cu 
conotaţii magice menite a acroti lanurile, livezile, viile în faţa manifestărilor atmosferice negative. Pe lângă 
obişnuitele rugăciuni şi practici religioase, localnicii din Mărgineni făceau procesiuni pentru ploaie, mergând pe 
dealuri, desculţi, cu steaguri, spunând rugăciuni şi cântând. Descălţatul participanţilor semnificând un act de 
penitenţă, dar şi mărirea comuniunii cu pământul ars de soare. 
Bibliografie: 
Atudorei, I., (2015), Comunităţile catolice din Moldova, Editura Presa Bună, Iaşi; 
Doboş, D., Zahariuc, P., Butnaru, D., Coşa, A., (2009), Mărgineni un sat la porţile Bacăului, Editura Sapientia, Iaşi. 
 
 

Tradiții populare – trecut și prezent. Costumul popular din zona Bacău 
Profesor învățământ primar Blănaru Petronela 

Școala Gimnazială „Alexandru cel Bun” Bacău 
 

Vestigiile culturale existente pe teritoriul României atestă firea statornică și fermă a străbunilor noștri care 
au creat cultura populară, au păstrat-o nealterată și au transmis-o prin tradiție, din generație în generație, până în 
prezent.  

Cultura populară românească este renumită prin originalitatea, frumusețea și bogăția sa. Ea are un caracter 
unitar, ceea ce nu exclude însă o diversitate de forme și variante determinate de factorii istorici, economici și 
geografici din diferite regiuni ale țării. Prin valoarea, frumusețea și particularitățile sale, cultura populară a adus o 
contribuție deosebită tezaurului cultural românesc.  



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

79 
 

Încă de când a fost creat, costumul popular, pare a fi o minune de înflorări cusute pe pânză, într-un joc 
coloristic făurit de imaginația de basm a sătencelor noastre. Țărănimea noastră este înzestrată din fire cu atâta gust și 
atâta pricepere încât provoacă și admirația străinilor. Bărbatul caută să împodobească cu fel de fel de ornamente 
încrestate sau cioplite case, mobile, unelte de lucru. Covoarele și brâiele țesute pe stative și îndeosebi cămășile și 
ștergarele oferă femeilor familiei prilejul binevenit de a-și manifesta talentul, de a-și arăta gustul, brodându-le cu 
motive bogate în cele mai vii culori. Se poate spune că femeia de la țară transformă acul în pensulă, firul de ață în 
acuarelă pentru realizarea unor cusături de înaltă valoare artistică. 

Costumele populare sunt specifice regiunilor din care provin, condițiilor geografice și climatice, 
îndeletnicirilor și artei populare locale și obiceiurilor și ceremoniilor strămoșești. Deși costumele, atât bărbătești, cât 
și femeiești sunt caracterizate de fondul alb cu broderii colorate și mâneci largi, există deosebiri între acestea. Piesele 
folosite în timpul muncilor sunt mai simple, mai puțin ornamentate decât costumul ce se îmbracă la horă sau mai ales 
la nunți, care are ornamentele cele mai frumoase și bogate în fir metalic, mărgele, paiete (fluturi) prinse pe cămașă cu 
o mărgică. 

Caracteristica principală a portului tradițional din Moldova o constituie păstrarea unui număr mare de 
elemente străvechi. În comparație cu celelalte zone ale țării, aici formele arhaice de port s-au conservat foarte bine. 
La acestea au contribuit izolarea geografică, puținele căi de comunicație, înapoierea economică în care au fost ținute 
unele sate, dar și existența unui patriotism local dezvoltat, manifestat de oamenii acestor locuri. 

Costumul național femeiesc are o structură unitară, fiind constituit în toate satele din aceleași elemente: 
cămașa (ia), poalele, catrința, brâul și bârneața, pieptarul sau bundița, opincile, hainele groase, traista, baticul înflorat 
și podoabele. 

Cămașa este încrețită și are mâneca croită din gât. Căutând să-și împodobească într-un mod cât mai deosebit 
și personal cămașa, femeile au creat un impresionant număr de modele, dar respectând totodată repartiția acestora pe 
cămașă: pe mâneci, la gura cămășii, pe piept. Poala este o continuitate a cămășii.Ea este albă, iar în partea de jos, de 
jur împrejur are un ornament asemănător celui de pe cămașă. Catrința este una din cele mai simple piese de port, 
formată dintr-o țesătură dreaptă, dreptunghiulară, de culoare închisă, cu care femeia își înfășoară trupul de la brâu în 
jos, suprapunând capetele din față. Și catrința are variante locale: catrința neagră, catrința pestriță, catrința cu vrâste, 
catrința cu flori. Brâul în zona Moldovei este țesut având o lungime de circa 2 metri, cu o lățime de 8 - 12 
centimetri,care se înfășoară de 2 - 3 ori pe după mijloc și este folosit la fixarea cămășilor și bârnețelor, pentru 
susținerea catrințelor. Bârnețele sunt mai lungi de 3 m și mai înguste de 3 - 5cm și au un pronunțat rol decorativ. 
Încălțămintea caracteristică costumului popular din zona Moldovei este opinca. Podoabele; mai este şi astăzi valabilă 
o credinţă în legătură cu aceste podoabe: „Cine nu poartă mărgele, pe lumea cealaltă poartă şerpi, iar cine nu poartă 
cercei, poartă broaşte. Inel purtăm la mână, că dacă blestemi, să cadă pe inel blestemele, nu pe copii.” (anonim 
popular) Pe lângă cercei, mărgele şi inele, în Moldova se mai poartă ca podoabă de sărbători flori şi panglici în păr. 
Bonda înflorată este făcută din două piei de miel, încheiată cu „bunghi” într-o parte sau pe umăr. Motivele 
ornamentale cusute pe cojoacele de sărbătoare sunt foarte variate. Cele mai vechi sunt motivele abstracte: linia 
dreaptă, linia subţire (şănătău) şi cea groasă (găitan) erau folosite la conturarea registrelor ornamentale, semicercul, 
numit potcoavă, rombul, etc. Legate de cultul Soarelui sunt motivele solare foarte răspândite pe pieptarele vechi din 
aceastră zonă. Cel mai mult au fost cusute pe pieptare motive ca: ruja (floarea, înscrisă în cerc cu şapte sau zece 
petale; ea este însoţită de crenguţe cu frunze, ilustrând străvechiul motiv al pomului vieţii), bobocul (cu forme 
diferite de la cel închis până la floare), panseaua, frunza (motiv prezent pe toate piesele cojocăreşti de sărbătoare, 
înconjurând florile sau fiind individualizate la colţurile de pe piepţi), strugurelul. Prin armonia şi bogăţia 
ornamentală şi cromatică, dar şi prin măiestria execuţiei, bondiţele înflorate reprezintă cele mai preţioase piese de 
podoabă ale costumului popular.  

Traista, deşi nu este o componentă propriu-zisă a costumului popular, este totuşi socotită piesă de port, 
întrebuinţată atât de femei, cât şi de bărbaţi. Are formă de sac de dimensiuni variabile, cu baieră pentru agăţat. 
Traista se face dintr-o ţesătură de lână, care se îndoaie la mijloc şi se coase pe laturi. Ea are diferite culori şi modele 
în ţesătură.  

Costumul naţional bărbătesc este mai sobru decât cel femeiesc. Caracteristica principală constă în păstrarea 
formelor străvechi pentru toate componentele sale. 

Cămaşa bărbătească este de două tipuri: cămeşoiul sau cămaşa cu fustă. 
Cămeşoiul este lung până la genunchi şi folosit mai mult de bătrâni. El este despicat la gât, are guler şi este 

foarte puţin decorat în negru şi roşu. 
Cămaşa cu fustă este mai scurtă, iar fusta este separată şi foarte creaţă. Ca şi la cămăşile femeieşti, decorul 

este dispus în registre, pe zone riguros stabilite şi compus din sisteme ornamentale, între care motivele abstracte sunt 
dominante, fiind executate cu multă pricepere într-o cromatică sobră: negru, negru cu galben, maro cu verde, albastru 
cu galben şi cu mărgele închise la culoare. 

Iţarii reprezintă îmbrăcămintea specifică pentru bărbaţi, de o mare simplitate. Ei sunt lucraţi din postav şi au 
diferite lungimi. Sunt încreţiţi pe picior. În brâu sunt strânşi cu o sfoară.  

Cingătorile specifice costumului popular bărbătesc, sunt brâiele, bârneţele şi curelele.  



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

80 
 

Brâiele sunt mai late (10 – 30 centimetri) şi mai lungi (peste 2 metri) decât cele femeieşti şi au diferite 
culori. Ele se poartă peste cămaşă şi se fixează cu bârneţe sau curele. Cingătorile de lungimea taliei se lucrează din 
piele de vită cu ornamente ştanţate, ţesute cu fâşii din piele, diferit colorate sau cu ţinte originale.  

Sumanul este lung sau scurt. El se lucrează cu clini la poale, cu o pavă mare sub braţ şi guler îngust sau mai 
lat. Acestea sunt realizate din pănură cafenie, cusute cu sarad negru, dispus în benzi în formă de „zgărdiţe”, 
repartizate pe liniile de îmbinare a părţilor, pe margini şi guler. 

Opincile, traista şi bondiţa sunt asemănătoare cu cele din portul femeiesc. 
Costumul din zona Bacău este bine conservat din punctul de vedere al părților sale caracteristice. Cel din 

partea muntoasă este caracterizat prin decorația și cromatica aplicată pe broderia iei, în care apare foarte frecvent 
culoarea verde, iar fota decorată numai prin vărguțe foarte înguste, în general executate tot cu această culoare. În 
partea de jos a zonei, la câmpie, culoarea dominantă în executarea broderiei și în decorul vârgilor de pe fotă, este 
roșul precum și broderia de pe ie și a betelor. Pieptarele cu croială mai largă, iar cromatica este în roșu, roșu-
portocaliu sau cărămiziu. Tot în această zonă a Bacăului se poartă fota neagră, fără ornamentație și care este de fapt 
fota folosită la muncă. Pe cap se poartă casanca, o broboadă neagră cu ciucuri, provenită din comerț, pe când 
marama este folosită mai rar. 

 

Dacă în trecut costumul popular era piesă de îmbrăcaminte, în prezent costumul popular este purtat în 
diferite momente ale anului (sărbătorile religioase, culesul, secerișul – sunt sărbătorite cu mare bucurie prin 
festivaluri și petreceri, Ziua României, Unirea de la 24 Ianuarie). 

Folclorul românesc este cel mai bine conservat din lume. Portul național e ca o uniformă după care ni se 
cunoaște neamul, e un steag al națiunii române. Portul nostru e cel mai artistic și cel mai distins dintre toate porturile 
populare. 
Note: 
https://www.traditii.pancarpatica.ro/ari2_1860-costumul_popular_femeiesc_din_zona_bacau.html. 

 
 

Serbările elevilor - mozaic al tradițiilor și obiceiurilor românești 
Profesor învățământ primar Bulai Norina-Daniela 

Școala Gimnazială ,,Nicolae Iorga” Bacău 
 
Să-i învăţăm pe copii să preţuiască şi să respecte obiceiurile şi tradiţiile în care s-au născut, să-i învăţăm să 

iubească meleagurile natale, portul românesc şi pe români. Să le sădim în suflet aceste elemente definitorii ale 
identităţii neamului românesc fără de care nu am mai putea şti de unde venim şi cine suntem de fapt, noi, românii, pe 
acest pământ. Să-i ajutăm pe copii să înţeleagă imensitatea tezaurului nostru folcloric în care arta populară 
românească este o minunată oglindă în care se reflectă cu cea mai mare intensitate frumuseţea României, istoria şi 
mai ales sufletul neamului. 

În calitate de educatori suntem obligaţi să facem din creaţia noastră populară o carte de vizită cu care să 
batem la porţile cunoaşterii şi cu care vom fi primiţi şi apreciaţi, fără îndoială, oriunde în lume. În furtunile veacului, 
obiceiurile şi tradiţiile strămoşeşti au rămas neclintite, păstrând valori autentice ale culturii populare tradiţionale. 
Copiii se lasă îndrumaţi şi pot fi modelaţi în aşa fel încât pe fondul lor afectiv să se aşeze elementele cunoaşterii 
artistice care vor imprima gândirii lor anumite nuanţe, ce vor îmbogăţi substanţa viitoarei activităţi individuale şi 
sociale. Începând cu obiceiurile prilejuite de fiecare eveniment important din viaţa poporului, continuând cu 
frumoasele costume pe care le îmbracă în aceste împrejurări şi terminând cu cântecele, dansurile şi strigăturile 
nelipsite de la aceste datini, izvorul lor este nesecat pentru cel ce vrea să le cunoască şi să le adune în mănunchi  
pentru a le dărui din nou. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

81 
 

Valorificând frumuseţea tradiţiilor şi obiceiurilor populare în cadrul serbărilor cu şcolarii reuşim să 
înfrumuseţăm viaţa copiilor, îi ajutăm să cunoască tradiţiile româneşti şi rolul important pe care-l au în viaţa 
oamenilor din cele mai vechi timpuri, modul cum aceste tradiţii au dăinuit peste timp. Prin conţinutul serbărilor îi 
ajutăm pe copii să înţeleagă mesajul şi conţinutul acestor obiceiuri populare, adaptându-le particularităţilor de vârstă 
şi aptitudinilor artistice individuale.  

Cu acest prilej introducem copiii într-o lume frumoasă a cântecului, dansului, poeziei, poveştilor, glumelor, 
proverbelor, zicătorilor şi strigăturilor  a unor evenimente tradiţionale – Crăciunul, Paştele, Moş Nicolae, etc. – 
elevii având posibilitatea să cunoască frumuseţea şi bogăţia folclorului, diversitatea tradiţiilor şi obiceiurilor 
româneşti, armonia limbii române. Textele cântecelor şi poeziilor, ale colindelor, pluguşorului, sorcovei, transmit 
urările de bine în legătură cu unele îndeletniciri străvechi ale românilor: aratul, semănatul, păstoritul. Cu aceste 
ocazii, copiii îşi îmbogăţesc vocabularul cu expresii populare, proverbe, zicători, strigături, pătrund în tainele limbii 
materne şi în comorile înţelepciunii populare. 

La vârsta şcolară mică sunt greu de înţeles evenimentele petrecute de Crăciun, Boboteaza, Paşti. Noi, 
învăţătorii, încercăm să transmitem din generaţie în generaţie portul, graiul, obiceiurile şi datinile aşa cum le-am 
moştenit de la străbuni. O ocazie eficientă de valorificare a tradiţiilor populare şi a obiceiurilor româneşti o constituie 
serbările. Ele sunt izvor de bucurii şi satisfacţii care creează copiilor o stare de bună dispoziţie favorabilă atât 
dezvoltării psihice, fizice, cât şi estetice. Copiii trebuie să interpreteze diferite roluri: cântăreţ, dansator, povestitor, 
creator de obiecte artizanale, formându-şi sau perfecţionându-şi o serie de abilităţi artistice. 

Serbările au importanţă deosebită în educarea copiilor în primul rând prin conţinutul lor, transmit un anumit 
mesaj, apoi elevii se pregătesc împreună şi depun eforturi susţinute pentru realizarea unui scop comun, reuşita 
serbării. Încordarea gradată din momentul pregătirii serbărilor culminează în ziua desfăşurării ei, când tensiunea 
afectivă a clasei ajunge la maxim. Astfel, pregătirea şi participarea la serbări este acţiunea în care copilul se 
obişnuieşte să trăiască în colectiv, să se debaraseze de timiditate. 

Serbările aduc lumina în sufletele copiilor, dau aripi imaginaţiei, creează o atmosferă plină de plăcere, 
bucurie, În transmiterea obiceiurilor şi tradiţiilor în serbările şcolare am pornit de la ideea că nu există un alt element 
artistic care să poată fi aplicat multilateral în ansamblul procesului educaţional ca serbările şcolare. Pentru copii, ele 
reprezintă o distracţie veselă, plăcută, iar pentru educator constituie prilejul de a le oferi mănunchiul bucuriei de-a 
lungul unui şir întreg de repetiţii. Invitând copiii să desfăşoare „Serbarea pomului de iarnă”, îi implicăm în 
interpretarea unor roluri pe care le joacă cu plăcere: capra, ursul, sorcova, uratul, colindatul, Jienii. 

Prin interpretarea rolurilor şi pregătirea decorurilor pentru diversele „spectacole” urmărim atât un efect 
artistic, cât şi pedagogic, căutând un imbold pentru a trezi la copii dorinţa de a cunoaşte şi păstra tradiţiile şi 
obiceiurile strămoşeşti. 

Pentru a avea o influenţă pozitivă asupra copilului serbările trebuie să fie înţelese de acesta şi să-l afecteze 
psihologic. Sensul unui spectacol va depinde de: calitatea lui, de folosirea adecvată a costumaţilor şi decorurilor, de 
participarea afectivă a copilului. 

Cântecele populare întâlnite la toate serbările antrenează, tonifică şi energizează gândirea, memoria, atenţia, 
imaginaţia, creativitatea, spiritul de disciplină, prietenia. Dacă jocul şi cântecul nu este trăit, nu poate pune  în 
rezonanţă corzile sufleteşti ale fiinţei umane. 

Când priviţi o serbare cu obiceiuri străvechi ale românilor, cu cântece şi dansuri populare, gândiţi-vă că 
priviţi un moment spiritual, credinţa şi sufletul acestui popor ce a considerat păstrarea tradiţiei o datorie şi o onoare. 
Bibliografie: 
Carp, Paula, Amzulescu, Al. „Cântece şi jocuri din Muscel”, Editura Muzicală a Uniunii Compozitorilor din R. P. 
R., Bucureşti, 1964; 
Rujan, A, Alexandrescu, C. (coordonatori): „Colinde şi obiceiuri de iarnă din Argeş-Muscel”, Editura Paralela 45, 
Piteşti, 1998; 
Revista „Învăţământul primar”, nr. 4/2004, nr. 3 – 4/2005. 
 
 

Obiceiuri şi tradiţii locale în județul Bacău 
Profesor învățământ primar Bunduchi Mirela 

Școala Gimnazială Solonț 
 
Trăim într-o epocă în care adevăratele valorile culturale, tradiţiile şi obiceiurile populare se pierd treptat, iar 

noi dascălii avem datoria de a transmite generaţiilor viitoare portul si folclorul, traditia valorilor autentice ale istoriei 
românesti. 

O ţară fără istorie nu poate dăinui peste veacuri. Autori ca Alecsandri, Eminescu, George Coşbuc, Ion 
Creangă, M. Sadoveanu au scris despre neamul nostru românesc şi ne-au îmbogăţit spiritual, dăinuind peste 
generaţiile viitoare în mintea urmaşilor. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

82 
 

Tradiţiile sunt tezaurul sufletului românesc şi avem obligaţia să le păstrăm şi să le ducem mai departe 
fiindcă doar aşa vom fi demni să vieţuim pe plaiurile unde s-a zămislit neasemuita alcătuire de cuvinte românesti... 
„pe-un picior de plai, pe-o gură de rai”. Sărbătorile de iarnă reprezinta bucurie, armonie, spiritualitate, bunătate şi 
generozitate faţă de semenii noştri, colinde şi cântece populare, obiceiuri, cadouri, Moş Nicolae, Moş Crăciun, Anul 
Nou şi gânduri bune pentru toţi. 

În anul şcolar trecut elevii Școlii Gimnaziale Solonț au fost implicaţi într-un Parteneriat educaţional ,,Lăsaţi 
copiii să vină la mine” parteneriat în colaborare cu reprezentanţii bisericii. În cadrul parteneriatului am realizat 
activitaţi prin vizite la biserică, program artistic dedicat Naşterii Domnului Iisus Hristos. 

Copii au primit daruri, şi-au dezvoltat  sentimentul de dragoste faţă de Dumnezeu, de Creatorul nostru şi de 
respect faţă de slujitorii bisericii. Ei cultivă un comportament moral religios, iubirea de aproape, implinirea de fapte 
bune, respectarea parinţilor, dascălilor, bătrânilor. Copiii au descoperit minunate aspecte din viața sfinţilor noştri şi 
cultivarea dorinţei de a le urma exemplu de jertfă pentru Hristos în vederea mântuirii, idealul suprem al creştinului 
ortodox. 

Cu ocazia Sărbătoririi Naşterii Domnului şcolarii împreună cu cadrele didactice au colindat. Copiii au primit 
daruri, au învăţat ce înseamnă respectul faţă de biserică şi slujitorii acestora. Sărbătorile de iarna reprezintă pentru 
copii bucurie, serbări, clopoţei, zurgălăi, cadouri, Moş Nicolae, Moş Crăciun. Cu multă pricepere, dar şi cu multă 
pasiune, putem inocula copiilor dragostea şi respectul pentru tradiţiile .obiceiurile şi folclorul românesc.Când 
Dumnezeu a hotărât să izbăvească lumea de păcat, a trimis pe îngerul Gavriil în cetatea Nazaret, la Fecioara Maria, 
spunându-i că a fost aleasă să nască pe fiul Iiusus, Fiul Său. Maria a zis „Fie mie după cuvântul Tău. Atunci Duhul s-
a pogorât peste ea, iar Fecioara Maria a zămislit. Când a sosit vremea Naşterii Domnului, Fecioara Maria şi bătrânul 
Iosif au plecat spre Betleem, după porunca împăratului, să se înscrie. La Betleem casele erau pline de oameni, de 
aceea ei s-au adăpostit într-o peşteră de la marginea oraşului, căci se înoptase. În acea noapte, când toată lumea 
dormea, Fecioara Maria L-a născut pe fiul lui Dumnezeu, Iisus Hristos.” 

O lumină puternică a coborât din cer şi un înger s-a apropiat de păstorii care păzeau turmele de oi şi le-a 
vestit despre Naşterea Domnului. Atunci s-a arătat o oaste îngerească lăudând pe Dumnezeu. „Mărire întru cei de sus 
lui Dumnezeu şi pe pământ pace, între oameni bunăvoire”. Era cel dintâi colind. Pe cer s-a arătat o stea mare şi 
luminoasă. Păstorii s-au închinat Lui şi I-au adus daruri. Văzând pe cer steaua minunată, trei magi au plecat într-a 
colo, să caute pe noul Împărat. După o cale lungă, au ajuns  în Ierusalim, unde stăpânea regele Irod care se temea ca 
nu cumva noul Împărat să-i ia tronul. Steaua i-a condus până la peştera unde era Pruncul împreună cu mama Sa. Ei 
au căzut la pământ şi s-au închinat Lui. I-au adus daruri aur, smirnă şi tămâie. Vestea Naşterii Domnului a ajuns apoi 
şi la alte popoare. Astfel a ajuns şi la noi. Copii aşteaptă cu bucurie seara de Crăciun,  bradul este împodobit şi Moşul 
vine cu dulciuri şi jucării la copii cuminţi. Parinţii la bloc lasa uşa deschisă pentru ca Moşul sa intre în casa, iar la 
ţară Moşul vine pe horn. Aceste poveşti sunt spuse de când e lumea, le ştim şi noi părinţii care eram copii de 
altădată, dar astăzi vremurile s-au schimbat. Copii parcă şi-au pierdut din tradiţii şi obiceiurile populare, mersul cu 
steaua, pluguşorul, sorcova. Noi cadrele didactice suntem cei care cultivăm dragostea copiilor pentru cultură şi 
tradiţii locale. Acestea diferă de la o zonă la alta prin dansuri, portul popular, cântece şi obiceiuri de urat şi colindat. 

Nașterea după trup a lui Iisus s-a petrecut în oraşul Beetleem din Iudeea, în timpul regelui Irod şi a 
împăratului roman Octavian Augustus, ea a fost însoţită de nenumăratele minuni, una dintre ele fiind călăuzirea 
magilor de către o stea până la ieslea în care se născuse Pruncul. Bucuria venirii lui D-zeu pe pământ pentru 
mântuirea neamului omenesc este aşteptată de creştini cu post de 40 de zile. Tăierea împrejur a Domnului a avut loc 
a opta zi după naştere, adică pe 1 ianuarie. Atunci Mântuitorul, pentru a arăta supunere faţă de Legile iudaice, a fost 
tăiat împrejur şi a primit numele de Iisus care înseamnă „mântuitor”. În această zi se face Liturghia Sfântului Vasile, 
pomenit tot pe 1 ianuarie și se citesc Moliftele de alungare a vrăjmaşilor întocmite de acest sfânt. 

Poporul român are multe tradiţii şi obiceiuri legate de Crăciun ,,Steaua”, „Viflaimul”, Colindele. 
Satul nostru este în sărbătoare cu ocazia sărbătorilor de iarnă, îmbodobit cu steluţe argintii, beteală, lumini 

multicolore, instalaţii amenajate în brazi şi pomi. În centrul satului se amenajează un brad falnic care lumineaza zi şi 
noapte, are globuri şi pachete de cadouri mari. Copiii aşteaptă venirea lui Moş Crăciun, iar veselia şi exuberanţa lor 
se exprima prin sentimente, gânduri bune, bucurii, dorinţe, credinţa într-o copilărie fericită, spirit, pace sufletească, 
armonie, cânt şi voie bună. 

Noi avem datoria morală de a cultiva la copii dragostea pentru tradiţii şi obiceiuri populare, sentimente de 
respect faţă de eroii neamului românesc, de moşii şi strămoşii noştri. Cadrele didactice sunt cele care promovează 
dialogul şi comunicarea între copii de diferite vârste, atrag copiii în organizarea unor activităţi cu caracter 
extracurricular. Copiii învaţă să cunoască istoria românească la nivel naţional şi local, promovând tradiţiile locale 
prin activităţi desfăşurate cu ocazia diferitelor evenimente din viaţa comunităţii locale. 

Am învăţat din implicarea noastră că doar promovându-ne experienţa şi menţinându-se tradiţia, specificul şi 
identitatea, putem să-i ajutăm pe copii să înţeleagă imensitatea tezaurului nostru folclorică în care arta populară 
românească este o minunată oglindă în care se reflectă cu cea mai mare intensitate frumuseţea României, istoria şi 
mai ales sufletul neamului. 
 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

83 
 

Obiceiuri și tradiții ale ceangăilor din zona Bacăului 
Profesor învățământ primar Bușilă Ștefania-Laura 

Școala Gimnazială ,,Ion Luca” Bacău 
 

Șase veacuri înseamnă foarte mult în viața unei comunități a cărei identitate cunoaște, în acest răstimp, 
momente de pregnanță alternând cu zone umbrite, sugerând că așezarea există cu mult înaite ca documentele să-i 
certifice existența. 

Cum a prins contur în acest timp  această identitate și cum se manifestă astăzi, sunt două segmente din 
călătoria pe care o vom face. 

Unele fapte se cunosc destul de bine, altele, așteaptă să fie limpezite și aduse în lumină mai atent. 
În anul 2009, comunitatea din Luizi-Călugăra a celebrat șase secole de atestare documentară, prilej în care s-

a rememorat istoria localității, a momentelor care i-au marcat devenirea spre ceea ce este astăzi. În arealul comunei 
Luizi-Călugăra, monumentele nu-și dispută între ele credința și eroismul. Dimpotrivă, le apropie, le ajută să 
conviețuiască. Ostași întru Hristos, credincioșii au apărat și credința și țara.Toți eroii căzuți în cele trei războaie din 
epoca modernă a României sunt, în primul rând, mărturisitori ai credinței creștine. Capelele așezate pe culmile 
dealurilor orientează privirile spre înalturi, dar nu-i mai puțin adevărat că ele cresc din trupul țării, sunt așezate pe 
temeliile eroismului românesc. Orice pelerinaj la morminte este o pomenire a vitejiei și o rugă de iertare și de primire 
a vitejilor în odihna cea fără de sfârșit. 

Localitatea este situată la poalele nord-estice ale Culmii Pietricica, pe cursul râului Bahna, afluent pe 
dreapta Siretului, la o distanță de 8 km. spre vest de municipiul Bacău. Locuitorii acestei localități sunt majoritari 
ceangăi, de religie catolică, proveniți din Transilvania. 

A ne cunoaște originile înseamnă că ne interesează cine suntem, de unde venim și încotro ne îndreptăm, 
pretuind astfel tot ce Dumnezeu ne-a dat. Vom rămâne impresionați și surprinși, nu numai de trecutul curajos al 
comunității de ceangăi călugărene, dar și de frumusețea realităților prezente care o alcătuiesc. Aici putem întâlni 
numeroase tradiții, obiceiuri și datini, ca o reflectare a spiritului uman și religios care o reprezintă. 

Satul Luizi-Călugăra s-a format pe moșia Călugăra, prin așezarea aici a unui grup de unguri, sau 
ungureni(erau desemnate de către localnicii moldoveni, persoanele care făceau parte din populația venită din 
Transilvania, țară stăpânită de unguri, indiferent dacă vorbeau sau nu ungurește), care aveau statutul de ,,liuzi” 
(colonist străin). Acest lucru reiese și din documente istorice care vorbesc de preocuparea lui Radu Racoviță, de 
popularea moșiei sale cu oameni aduși din Transilvania. 

Limba română în graiul ,,ceangăilor” bilingvi din  Moldova este un punct de plecare pentru istoricii străini 
care la rândul lor pleacă de la constatarea clericilor maghiari, că este o limbă diferită din Moldova, cândva aflată în 
contact cu limba maghiară, pe care au fost obligați să o învețe în Transilvania, de unde au venit. 

Comuna Luizi-Călugăra este una din cele mai mari localități ,,ceangăiești” din Moldova, așa cum este 
prezentată în ,,Enciclopedia județului Bacău”. Dacă în trecut exista și o comunitate ortodoxă, treptat ea a dispărut, 
devedind o comunitate catolică. 

Ca particularitate lingvistică ,,aduc cam pe ungurește”, așa cum se regăsește în ,,Atlasul lingvistic român”. 
Deși limba oficială este limba română, întâlnim și un dialect ,,siflant”. Studiul lingvistic realizat pe baza limbii 
vorbite de locuitorii comunei Luizi-Călugăra a evidențiat particularitățile graiului ceangăiesc din această localitate. 
Bilingvismul româno-ceangăiesc deține o vizibilă amprentă a componentei românești, resimțită ca instrument de 
comunicare cel mai eficient în comunitate și în afara ei. Cele câteva particularități fonetice (regimul vocalelor 
centrale â și î, îndeosebi) sau gramaticale (deruta în stabilirea genului sau a numărului) nu sunt de natură să altereze 
productivitatea comunicării în limba română. 

Portul popular al localnicilor din zilele noastre din Luizi-Călugăra ne oferă o imagine într-o bună măsură 
diferită de vremurile de odinioară, când costumul tradițional era de regulă purtat deopotrivă, atât de cei mai în vârstă, 
cât și de cei tineri. Costumul tradițional femeiesc din Luizi-Călugăra se compunea din cămașă, catrință, brâu, bârneț, 
bundiță, suman, cojoc, maramă, batic. Cămășile de sărbătoare erau făcute de regulă din pânză de bumbac sau de in , 
iar cele de purtat erau țesute din pânză de cânepă sau in. 

Cămășile de sărbătoare se remarcau prin modele mai vii, mai colorate. Culorile preferate sunt: roșu, roz, 
mov, alb și liliachiu, verde, albastru. 

Catrința reprezintă o altă componentă importantă acostumului tradițional femeiesc, ornamentată cu ,,vrâste”. 
Vara se purta o catrință mai subțire, numită ,,peștiman”, care era ornată cu franjuri de mătase și borangic și cu 
ornamente așezate în poziție orizontală. 

Nu lipsește nici cingătoarea numită brâu sau ,,bârneț”. Mai purtau de asemenea și ,,cheptare” sau „bondiță” 
înflorată. 

Prezența pieselor vestimentare tradiționale o aflăm azi doar ocazional, la anumite evenimente cu rezonanță 
în viața comunității locale, cum ar fi hramul, vizita episcopului diecezan, sfințirea unui preot din sat ori vreo 
manifestare laică organizată de școală. 

 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

84 
 

                    
Bibliografie: 
Antonel-Aurel Ilieș, Ioan Dănilă, Monografia comunei Luizi-Călugăra, Ed. Serafica, Roman, 2009; 
Ion Ilieș, Dulcea povară a identității, Ed. PIM, Iași, 2005. 
 
 

Portul românesc 
Profesor învǎţǎmânt preșcolar Butǎ Daniela-Elena 

Colegiul Naţional Pedagogic ,,Ștefan cel Mare” Bacǎu 
 
Portul bărbătesc 
Portul popular pentru fiecare dintre noi reprezintă o parte din viața noastră, cultura, sentimentele, 

spiritualitatea care ne-a conturat personalitatea sub oblăduirea sa. Noi trebuie să ne mândrim că suntem fiii acestor 
meleaguri, pentru că fără elementele pe care le conțin costumele populare noi nu am reuși să ne menținem vigoarea 
și să ne hrănim din valoarea lor inestimabilă. 

,,Costumul popular tradițional bărbătesc și cel femeiesc din zona etnografică Trotuș se încadrează din punct 
de vedere structural și morfologic portului moldovenesc. Situarea  zonei etnografice Trotuș la contactul unor mari 
zone etnografice (Neamț, Bacău, Vrancea) și la granița celor două provincii istorice (Moldova și Transilvania) a dat 
naștere la mai multe variante de costume, care se diferențiază din punct de vedere cromatic și ornamental.”24 

Costumul bărbătesc din zona etnografică Trotuș este sobru, singurele piese colorate și înflorate fiind 
chimirul și pieptarul. Iată portretul unui țăran înstărit, făcut de Radu Rosseti, valabil pentru a doua jumătate a 
secolului al XIX-lea: ,,Era îmbrăcat cum sunt îmbrăcați și astăzi țăranii chiaburi de pe valea Trotușului: bondă de aba 
albastră, căptușită cu roșu, cămășă de in fără nicio cusătură, ițari de lână subțire, brâu roșu cu chimir lat de piele, 
cusut cu flori și iminei negri, pălărie de pâslă neagră și un băț puternic de corn, săpat cu izvoade frumoase.”25 O 
detaliată descriere a portului bărbătesc ne-a fost lăsată și de Nicolae Iorga, cu ocazia călătoriei sale prin satele de pe 
valea Trotușului: ,,Bărbații poartă pălării rotunde cu margini mici, sumane cafenii, cojocele, adeseori cusute în 
arnici, și ițari strâmți.”26 

Costumul de vară, la tineri și la bătrâni, impresionează prin albul imaculat al cămășilor și izmenelor, 
completate de ,,cheptarele înflorate, pălăria neagră, chimirul și opincile de tip carpatic.”27În satele dintre Palanca și 
Comănești se poartă încă pălării rotunde, cu boruri de mărime mijlocie, cu cordică, în timp ce la Ghimeș se poartă 
pălăria cu boruri mici, împodobită cu flori și pene de păun. În celelalte sate din zonă se poartă pălării cu boruri mari, 
cu fundul clopotului turtit înăuntru, făcute la Târgu-Ocna. La costumul de lucru, vara, se poartă pălăria din paie de 
grâu, specifică satelor unde predomină cultivarea păioaselor. 

Cămășile bărbătești din zona etnografică Trotuș aparțin celor două tipuri specifice moldovenești. Cămașa cu 
fustă este compusă din două piese, ornamentate identic, care se asamblează la îmbrăcare. Acest tip este răspândit în 
întreaga arie subcarpatică, în Câmpia Română, până departe în Balcani. Celălalt tip este reprezentat de cămașa 
bătrânească dintr-o singură bucată, lungă și largă. Pânza țesută din in, cânepă sau bumbac se croia cu mult meșteșug. 

O atenție deosebită se acordă cămășii de ceremonial care are o ornamentație bogată și este lucrată dintr-o 
pânză de foarte bună calitate. Cămășile vechi erau ornamentate cu motive geometrizate (,,scârlionți”, ,,coarnele 
berbecului”), iar cele noi cu motive florale (vrejul, creanga, garoafe și trandafiri). Tehnica de broderie și de încheiere 
a părților componente la cămășile bărbătești este aceeași ca la cămășile femeiești. 

                                                 
24 Dorinel Ichim, Op. cit. , p. 116 
25 Radu Rosetti, Păcatele sulgerului, p. 3 
26 Nicolae Iorga, Sate și mănăstiri din România, p. 66 
27 Dorinel Ichim, Portul popular românesc de pe valea Cașinului, p. 241-252; Evoluția portului popular din zona Trotușului de 
munte, p. 357-374 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

85 
 

Peste cămașă se pune un cheptar din piele, înflorat. O altă piesă care se poartă peste cămașă este chetărica, 
cunoscută în două variante, ambele fără mâneci. Cheptărica bătrânească, făcută din suman negru sau maron, lungă 
până la șezut, este ornamentată cu fâșii de catifea. Cheptărica mai nouă, făcută din pânză de ițari, este ornamentată 
cu găitan din șnur negru. 

Bărbații mai utilizează ițari din lână, țesuți în patru ițe și dați la piuă. Vara, ei poartă izmene strânse pe 
picior, din cânepă sau in, în patru sau cinci ițe, cu modelul ,,în ozoare”, realizat din țesătură. Ițarii și izmenele fac 
parte din categoria celor ,,cu tur” și se confecționează din patru coți și jumătate de pânză. Croiul acestora se 
caracterizează prin așezarea asimetrică a clinilor, ce dă naștere tipului de ,,ițari fără față”, specific păstorilor și 
lucrătorilor la pădure. În ceea ce privește lărgimea lor, la Ghimeș se poartă strâmți pe picior, la Balcani și Pârjol au 
creți, iar în restul zonei sunt ceva mai largi. Ițarii de vară au urzeala din bumbac și băteala din lână țigaie și nu se dau 
la piuă. 

Chimirile din piele se poartă peste brâiele din lână care sunt țesute în patru ițe (roșii, în carouri, cu capetele 
înflorate). Chimirele lucrate la Moinești, Comănești și Oituz au garnituri de capse metalice, fiind ornamentate cu 
motive imprimate prin presare sau prin ștanțare. La costumul de sărbătoare, flăcăii își pun chimire înflorate, aduse 
din Ardeal. 

Costumul de iarnă are în alcătuirea sa, pe lângă unele piese ce se poartă la costumul de vară, sumanul, 
mânecarii, cojocul, căciula și cioarecii sau ițarii. Cojoacele lungi, până la pământ, confecționate din 6 - 8 piei de 
oaie, garnisiste cu blană neagră, constituie îmbrăcămintea principală pentru cărăuși. 

Căciula țuguiată, rotundă sau mocănească, este confecționată din piele de miel. 
Cioarecii sau ițarii au același croi ca la costumul de vară, numai că erau mai groși, din suman dat la piuă. 

Celelalte piese ale costumului de iarnă, fiind piese comune, folosite și la costumele femeiești, le voi prezenta în 
subcapitolul următor. 

Creșterea oilor a prilejuit adaptarea și confecționarea unor piese de port specifice păstoritului, întâlnite la 
ciobanii de pe ambii versanți ai Carpaților Orientali, de Curbură și Meridionali: gluga ciobănească, cojocul și 
plocada. Gluga este confecționată dintr-o țesătură de lână dată la piuă. Aceasta are o vârstă neagră sau maron la 
poale și ,,frânghiile” care atârnă în josul poalelor, pentru scurgerea apei. Motivele ornamentale (cârlige, cruci, cârcei) 
din sarad negru sau maron reprezintă vechi semne apotropaice. Gluga servește ciobanului pentru protecția împotriva 
ploii și a vântului sau pentru ținutul mâncării. Pe timp răcoros se poartă cojocul ciobănesc, lung până la pământ, care 
servește și pentru învelitul pe timpul nopții, la ,,coșar”. Tot în același scop se folosește plocada, o țesătură din lână 
dată la vâltoare. 

În unele sate din comunele Ștefan cel Mare și Căiuți, costumul de lucru se confecționează din ,,pânză 
mânjită”, țesută din urzeală de bumbac și băteală din cânepă. O astfel de pânză devine mai rezistentă în urma tratării 
cu tărâțe de grâu opărite. 

Piese comune portului femeiesc și bărbătesc 
O serie de piese de port, cingătorile, mânecarii, sumăieșele, batistele de mână și opincile constituie o 

categorie aparte, fiind purtate deopotrivă de femei și de bărbați. Dacă din punct de vedere cromatic și ornamental 
apar mici diferențieri, din punct de vedere morfologic aceste piese de port nu se deosebesc. Prezența lor poate fi 
considerată ca o reminiscență din vremurile comunei primitive, când diferențierea portului pe sexe nu exista. 

Cingătorile late, de forma brâielor, și cele înguste, de forma betelor sunt folosite atât la costumele de lucru, 
cât și la cele de sărbătoare. La femei, brâul se încinge pe sub catrință și apoi se leagă cu bete. La bărbați, brâul se 
pune peste cămașă, servind ca suport pentru chimirul din piele de care se atârnă de obicei cuțitul și punga din piele. 

Betele sunt și ele variate ca dimensiuni și sistem de ornamentare, în funcție de microzona din care fac parte, 
cât și de influențele zonelor de contact. 

Ca piesă complementară la bundiță și la cheptar, ghimeșenii își pun mânecari. Compuși din două mâneci din 
suman și legați cu două ,,hamuri”, mânecarii se poartă pe timp răcoros, fiind foarte practici, deoarece dau o mare 
mobilitate în mișcări. Tot din suman din casă dat la piuă se confecționau sumanul și sumăieșul. Acestea erau largi, cu 
clini, guler drept, fiind ornamentate cu sarad și aparținând tipului moldovenesc. 

Opincile au constituit din vremuri străvechi încălțămintea de bază pentru populația autohtonă de pe întregul 
teritoriu românesc. Pentru zona etnografică Trotuș sunt specifice opincile de tip carpatic, confecționate din piele de 
porc, vită sau cal. Acestea se ,,îngurzau” numai la partea din față și se legau de picior cu curele sau ațe. 

La costumul de sărbătoare este nelipsită batista de mână, prinsă la șold sau sub chimir. Aceasta se mai 
folosea la nuntă, fiind oferită mirelui de către mireasă. 

După ce am prezentat principalele aspecte legate de portul popular din zonă, remarcăm faptul că o serie 
dintre aceste piese de port se întâlnesc și în zonele învecinate, având structura morfologică identică, iar croiul, 
motivele ornamentale și cromatica asemănătoare. Legăturile pe care populația de aici le-a avut cu Muntenia, 
Transilvania și Țara Vrancei, precum și cu celelalte zone etnografice moldovenești, sunt marcate de prezența unor 
piese de port ca ștergarele de cap brețcănești, chimirele ardelenești, catrințele alese cu fir, pe care populația trotușană 
le-a asimilat în decursul vremii. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

86 
 

Culoarea și punctul, cu mare exactitate realizat, înseamnă expresie sensibilă în arta nealterată, putința de a 
transfera prin culoare în formă vizibilă nuanțele secrete ale vieții afective. ,,Culoarea este plantată adânc în memoria 
retinei umane și inseparabil legată de fuziunea ancestrală a omului cu natura. Aceste amintiri secrete ale sufletului 
explică parțial puternica emoție stârnită de culoare.”28 

În evoluția portului popular din zona etnografică Trotuș s-au putut remarca mai multe momente legate de 
introducerea unor materiale cum sunt bumbacul, borangicul, mătasea. De asemenea, asimilarea materialelor auxiliare 
(fluturi metalici, fir metalic, mărgele, beteală) a conferit costumelor de sărbătoare o strălucire aparte, fapt sesizat și 
consemnat și de Nicolae Iorga în scrierile sale. 

În zilele de sărbătoare, la nunți și la târguri se mai văd bătrâni ce poartă vechiul costum popular. 
Păstrători de datini și de obiceiuri, trotușenii au ținut și țin la loc de cinste costumul popular. Portul lor 

exprimă continuitatea neîntreruptă pe aceste plaiuri carpatine, alături de ceilalți români transilvăneni, vrânceni și 
moldoveni. Păstrarea tradiției subliniază sentimentul zădărniciei timpului trăit pe pământ: ,,Cheia acestei atitudini a 
românului, spunea Mircea Vulcănescu, vine din faptul că purtarea lui e totdeauna onorată de veșnicie. Este 
îmbucurător să constatăm că la nivelul mentalității, există în aceste așezări un cult al tradiției și al neamului, al 
păstrării valorilor moștenite din bătrâni, în ciuda neajunsurilor cu care oamenii s-au confruntat.” 
Bibliografie: 
Iorga, Nicolae,  Ce este vechea noastră artă?, în Buletinul Comisiunii Monumentelor istorice, 1943; 
Iorga, Nicolae , Portul popular românesc, Vălenii de Munte, p.14, op.cit., p. 355; 
Ichim, Dorinel, Portul popular românesc de pe valea Cașinului, pp. 241 - 252; Evoluția portului popular din zona 
Trotușului de munte, pp. 357 - 374; 
Rosetti, Radu, Amintiri din copilărie, București, 1925; 
 Iorga, Nicolae Sate și mănăstiri din România, p. 66; 
T. Bănățeanu, Prolegomene..., 1985. 
 

 

Obiceiuri și tradiții strămoșești 
Educatoare Cadaru Adina-Cristina 

Grădinita Roza Venerini Bacău 
 

Pentru noi toţi, iarna nu este numai anotimpul zăpezii şi al frigului, ci şi acela al bucuriilor prilejuite de 
atâtea datini şi obiceiuri legate de sărbătorirea Naşterii Domnului. 

Obiceiurile legate de sărbători fac parte din cultura tradiţională a neamului nostru. Este o mare bucurie că 
încă se mai păstrează în unele zone ale ţării aceste datini care ne ajută să înţelegem sărbătoarea respectivă precum şi 
să ne bucurăm împreună de Marele Praznic. Păstrarea acestor datini este o mărturie vie a faptului că avem o 
conştiinţă a neamului din care facem parte. 

Obiceiurile ţin de conştiinţa poporului român pentru că exprimă înţelepciunea populară a acestui neam, sunt 
esenţe ale bogăţiei noastre spirituale. Cele mai răspândite şi mai fastuoase s-au dovedit a fi cele legate de marele 
Praznic al Crăciunului şi de sărbătorirea Anului Nou. Repertoriul tradiţional al obiceiurilor şi tradiţiilor româneşti 
cuprinde pe lângă colindele propriu-zise - cântece de stea, vifleemul, pluguşorul, sorcova, vasilica, jocuri cu măşti 
(ţurca, cerbul, brezaia), teatrul popular, dansuri (căluţii, căluşerii) - şi o seamă de datini, practici, superstiţii, ziceri, 
sfaturi cu originea în credinţe şi mituri străvechi sau creştine. 

Se spune că în seara de Ajun se deschid cerurile şi cei evlavioşi pot auzi glasurile îngerilor. 
Sărbătorile de iarnă la români încep odată cu prinderea Postului Crăciunului (15 noiembrie) şi ţin până la 

Sfântul Ioan (7 ianuarie). Este o perioadă bogată în obiceiuri, diferite de la o zonă la alta, având în centru 
marile sărbători creştine prăznuite în această perioadă. Reperele mai importante sunt: Postul Crăciunului, Crăciunul, 
Anul Nou, Boboteaza şi Sfântul Ioan. În funcţie de acestea, grupele de tradiţii şi obiceiuri diferă. 

Sărbătorile şi obiceiurile populare, grupate în preajma solstiţiului de iarnă (20 decembrie - 7 ianuarie), 
poartă numele generic de sărbători de iarnă. Perioada este deschisă şi închisă de sărbători prefaţate de ajunuri, atât 
Crăciunul, cât şi Boboteaza, şi intersectate la mijloc de noaptea Anului Nou. Principalele sărbători ale ciclului de 
iarnă - Crăciunul, Anul Nou, Boboteaza - au funcţionat de-a lungul vremii ca momente independente de înnoire a 
timpului şi de început de an. 

Un obicei foarte cunoscut este „tăierea porcului”. În unele zone ale ţării, porcul se taie de Ignat, adică în 20 
decembrie. Se zice că porcul care n-a fost tăiat în această zi nu se mai îngraşă, căci şi-a văzut cuţitul. Sângele scurs 
din porc după ce a fost înjunghiat se pune la uscat, apoi se macină şi se afumă cu el, peste an, copiii ca să le treacă de 
guturai, de spaimă şi de alte boli. 

Ignatul este divinitatea solară care a preluat numele şi data de celebrare a Sf. Ignatie Teofanul (20 
decembrie) din calendarul ortodox, sinonim cu Ignatul Porcilor - în zorii zilei de Ignat se taie porcul de Crăciun - şi 

                                                 
28 T. Bănățeanu, Prolegomene..., 1985, p. 271 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

87 
 

cu Inatoarea. Potrivit calendarului popular, Inatoarea, reprezentare mitică a panteonului românesc, pedepseşte 
femeile care sunt surprinse lucrând (torc sau ţes) în ziua de Ignat. Animalul sacrificat în această zi este substitut al 
zeului care moare şi renaşte, împreună cu timpul, la solstiţiul de iarnă. În antichitate, porcul a fost simbol al 
vegetaţiei, primavara, apoi sacrificiul lui s-a transferat în iarnă. 

În acea zi se pregătesc bucatele tradiţionale pentru Crăciun: cârnaţi, caltaboşi, jumări, sângerete, slănină sau 
suncă, etc. Tot atunci se toacă şi carnea pentru sarmale, iar pulpele se tranşează pentru friptură. Unele dintre 
preparate se pun la afumat (cârnaţii, slănina, pieptul ardelenesc, etc.). Imediat după sacrificare, gospodarul face 
„pomana porcului”: oferă celor care l-au ajutat la tăiat (uneori şi vecinilor) şorici, carne proaspăt prajită şi un pahar 
de vin (sau ţuică fiartă în anumite zone). În puţinele zile rămase până la Crăciun, gospodinele fac piftie (răcitură), 
sarmale, cozonaci cu nucă, mac şi rahat (sau brânză şi stafide), plăcintă şi prăjituri diverse. În acelaşi timp, începe 
curăţenia în casă şi în curte, împodobirea locuinţei şi pregătirea hainelor pentru Sărbători. 

Odată finalizate toate pregătirile, gospodinele pun din fiecare fel de mâncare câte ceva într-un coş de nuiele 
şi o sticlă cu vin şi duc acest coş la biserică, în seara de ajun, pentru sfinţire. 

Un obicei foarte cunoscut este împodobirea pomului de Crăciun, a bradului. Bradul care este veşnic verde 
simbolizează viaţa, făcându-se astfel analogie cu viaţa care intră în lume o dată cu Naşterea Fiului lui Dumnezeu, 
Căci Cel Ce este Viaţa Se naşte pentru ca noi să dobândim viaţa veşnică. Datina împodobirii bradului de Crăciun 
pare a fi de obârşie germană, aşa cum este şi cântecul „O, brad frumos!”. În Germania, această sărbătoare este 
cunoscută sub numele de Cristbaum.  

Pomul de Crăciun este un brad împodobit, substitut al zeului adorat în ipostaza fitoformă, care moare şi 
renaşte la sfârşit de an, în preajma solstiţiului de iarnă, sinonim cu Butucul de Crăciun. Împodobirea bradului şi 
aşteptarea de către copii a „Moşului”, numit, în sud-estul Europei, Crăciun, care vine cu daruri multe, este un obicei 
occidental care a pătruns de la oraş la sat, începând din a doua jumătate a secolului al XIX-lea. Pomul de Crăciun s-a 
suprapus peste un mai vechi obicei al incinerării Butucului (zeul mort) în noaptea de Crăciun, simbolizând moartea şi 
renaşterea divinităţii şi a anului la solstiţiul de iarnă. Obiceiul a fost atestat la români, aromâni, letoni şi sârbo-croaţi. 

Primele semne ale Sarbatorii Naşterii Domnului le dau grupurile de colindători, care pornesc din casă în 
casă, cu o traistă încăpătoare pe umăr, pentru a le ura gazdelor fericire, sănătate şi prosperitate. Aceste colinde sunt 
creaţii populare cu text şi melodie, care conţin mesaje speciale (religioase sau satirice la adresa celor uraţi). 
Colindătorii vestesc naşterea Domnului, urează gazdelor sănătate şi bucurii, primind pentru aceste urări cozonac, 
prăjiturele, covrigi, nuci, mere şi chiar colăcei - pe care gospodinele care respectă tradiţia le-au pregătit cu mult timp 
înainte. Diferind doar destul de puţin, colindele religioase sunt foarte asemănătoare în toate zonele ţării, cele mai 
cunoscute şi apreciate fiind: „O, ce veste minunată”, „Steaua”, „Trei păstori”, „La Vifleim colo-n jos”, „Cântec de 
Crăciun”, „Aseară pe înserate”. 

Începând cu noaptea de 23 spre 24 Decembrie, de la miezul nopţii şi până la revărsatul zorilor uliţele satelor 
răsunau de glasul micilor colindători. În oraşe întâlnim colindători odată cu lăsarea serii şi până în miez de noapte. 

În unele locuri în noaptea Crăciunului putem întâlni şi cântarea religiosă cunoscută sub numele de Vicleimul 
sau Irozii, la care participă copiii. Această dramă religioasă ne înfăţisează misterul Naşterii Domnului în toate fazele 
sale. Personajele dramei sunt Irod şi ceata sa de Vicleim, un ofiţer şi soldaţi îmbrăcăţi în portul ostaşilor români, trei 
crai sau magi: Melchior, Baltazar şi Gaspar, un cioban, un prunc şi în unele părţi o paiaţă. 

Vicleimul apare la noi pe la sfârșitul secolului al XVIII-lea. Originea lui este apuseană şi se leagă de 
misterul celor trei magi ai evului mediu. Introdus de timpuriu în Germania si Ungaria, a pătruns la noi prin saşii din 
Transilvania. Din prima formă a Vicleimului, prezentarea magilor şi dialogul lor, s-au dezvoltat pe rând, prin 
activitatea micilor cărturari, trei tipuri principale, în cele trei mari ţinuturi: Muntenia, Moldova şi Ardeal. 

 
 

Obiceiuri și tradiții băcăuane 
Profesor Camanaru Cătălina 

Școala Gimnazială „Emil Brăescu” Măgura 
 
Se spune că un neam este recunoscut pentru istoria sa, pentru personalităţile sale, pentru frumuseţile 

locurilor şi pentru tradiţiile care înfrumuseţează fiecare motiv de sărbătoare. Neamul românesc este unul care se 
remarcă prin datinile şi obiceiurile din fiecare zonă în parte. Obiceiurile şi datinile străbune româneşti reprezintă un 
tezaur inestimabil de înţelepciune ale cărui valori şi sensuri nu se sting niciodată. Asemenea lui Vasile Alecsandri 
care spunea: „Poţi să cutreieri lumea toată şi să te minunezi de rezultatele civilizaţiei, dar nimic nu-i mai fermecător 
decât colţul de pământ pe care te-ai născut”, şi noi trebuie să ne mândrim că suntem români, să ne bucurăm de 
comorile pe care ni le-au lasat strămoşii noştri şi să le transmitem mai departe urmaşilor noştri. 

Tradițiile românilor sunt comori ce nu ar trebui uitate sau părăsite și nici schimbate cu alte obiceiuri 
importate din alte țări. Ele sunt ale noastre, ne caracterizează, ne definesc și prin ele ne simțim mai bogați, mai aleși, 
mai altfel decât alții. Tradițiile românilor sunt diferite de la o zona la alta, însă tocmai acest lucru ne face mai 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

88 
 

frumoși, mai atrăgători și mai originali. Sunt zone în țara noastră frumoasă unde tradițiile din moși strămoși nu și-au 
pierdut practica nici în zilele noastre, fremătătoare, moderne, mereu în schimbare. 

Tradițiile și obiceiurile din zona de Nord-Est a României, zona Moldovei, sunt unele dintre cele mai 
frumoase și emoționante obiceiuri cu care se mândrește țara noastră. Datinile respectate cu sfințenie la Crăciun, 
Paște, Anul Nou, Mărțișor, nuntă ori la oricare eveniment important de peste an reprezintă moștenirile lăsate de 
strămoșii nostri spre a fi transmise din generație în generație. Moldova este una dintre puținele regiuni din România 
care se mai poate lăuda în secolul XXI cu păstrarea și perpetuarea valorilor tradiționale. 

Venite din adâncul istoriei, obiceiurile de iarnă alcătuiesc o lume miraculoasă în care românii și, implicit, 
locuitorii zonei de nord-est a țării, cu mic cu mare, se regăsesc în zilele de Crăciun, la puține zile după cea mai scurtă 
zi din Anul Vechi, întâmpinându-l pe cel Nou, sărbătorind reînvierea presimțită a firii. Păstrate cu grijă de oameni 
minunați, obiceiurile de iarnă colorează într-un chip aparte și trăirea comunităților din județul Bacău și nobila lor 
spiritualitate. Tradițiile de sărbători sunt, de asemenea, însoțite de obiceiuri și ritualuri la care nu dorim să renunțăm, 
pentru că ne umplu sufletul de bucurie și atunci simțim că vine sărbătoarea cu adevărat.  

Sărbătoarea Crăciunului este praznicul încununat cu cele mai multe traditții și rituri populare. Pentru sătenii 
moldoveni nu exista Crăciun fără post – care începe odată cu Lăsarea Secului –  colinde ori bucate tradiționale din 
porc (tobă, caltaboși, cârnați, piftie, sărmăluțe, poale-n brâu, dar și plăcinte moldovenești sau cozonac ). Moldova, o 
regiune bogată în tradiții, este recunoscută pentru acelea păstrate cu sfințenie, mai ales în zonele rurale. În Ajunul 
Crăciunului, plăcinta cu semințe de cânepă (julfă) este elementul principal al zilei. În ziua de Crăciun, mesele 
sătenilor trebuie sa fie pline cu preparate tradiționale pe care gospodinele le pregătesc cu mare sfințenie și hărnicie în 
Ajun. N-aș putea să îmi imaginez însa Crăciunul fără bradul împodobit, fără cadouri și fără bucuria zăpezii.Tradiția 
Ignatului, a porcului tăiat în ogradă, cu savurarea pomenii porcului se păstrează de demult, iar copii ce s-au mutat la 
oraș, revin la părinți, la țară pentru a continua acest obicei. Tradiția spune că în Ajunul Crăciunului nu se dă gunoiul 
afară din casă și nici nu se împrumută lucruri. Fetele nemăritate au șansa să își vadă ursiții în vis dacă pun noaptea la 
fereastră bucățele mici din toate bunătățile pregătite pentru sărbătoare. 

Repertoriul tradiţional al obiceiurilor şi tradiţiilor româneşti cuprinde pe lângă colindele propriu-zise, 
cântece de stea, pluguşorul, sorcova, jocuri cu măşi (Ursul, Capra), şi o seamă de datini, practici, superstiţii, ziceri şi 
mituri străvechi sau creştine. Ele exprimă înţelepciunea populară, realul sau fantasticul, esenţe ale bogăţiei noastre 
spirituale. În seara premergătoare Crăciunului se merge cu Steaua. De asemenea, cu Steaua se colindă şi în noaptea 
Ajunului Crăciunului de către grupuri de băieţi. Numele obiceiului vine de la steaua care are douăsprezece colţuri, 
acestea reprezentând cele 12 luni ale anului. Jocurile cu măşti este un obicei răspândit  pe întreg teritoriul României, 
dar în regiunea Moldovei a căpătat o rezonanţă aparte. La originea sa se află mentalitatea arhaică, precreştină, de 
sorginte geto-dacă, care presupune existenţa unor cumpene în viaţa oamenilor ori în curgerea timpului, determinată 
de lupta dintre bine şi rău din univers. Pentru a te proteja de spiritele malefice, singura soluţie ar reprezenta-o 
folosirea măştilor. Pline de farmec aparte, dar și de o ușoară spaimă, sunt jocuri cu măști din localitățile băcăuane 
Rachitoasa Dărmănești, Dofteana, Bijghir, Scorței, Roșiori, Vultureni, Berești-Tazlău, Zemeș, Lipova, Balcani, 
Livezi. 

Umblatul cu Ursul, spre deosebire de Capra, e întâlnită doar în Moldova, de Anul Nou. S-a avansat chiar 
ipoteza că la originea ei s-ar afla un cult traco-getic. Acest cult era răspândit în comunităţile geto-dace, numele zeului 
suprem, Zalmolxis, fiind legat de blana acestui animal. Jocul Ursului din Dărmănești este cel mai popular obicei de 
iarnă de pe Valea Trotușului. Jocul Ursului este punctul central de atracție al sărbătorilor din Bacău, Comănești, 
Dărmănești, Slănic si din cele mai multe sate de pe Valea Trotușului în ajunul Anului Nou. 

Mirosul de pască, drob de miel, ouăle înroșite care se ciocnesc de Sfânta sărbătoare a Paștelui rostind 
„Hristos a înviat!” și „Adevărat a înviat!” ne fac să intrăm în spiritul sărbătorii și să ne bucurăm cu adevărat de 
învierea Domnului, după ce am postit până în Vinerea Patimilor. Un element central al tradițiilor de Paște la 
moldoveni îl constituie pasca. Aceasta este făcută cu multă sfințenie de gospodinele care se pregătesc în prealabil 
printr-un ritual de curățire și rugăciune. Ea este preparată numai cu ingrediente alese și „curate”. Pasca se sfințeste la 
biserică în noaptea de Înviere – la care participă toți sătenii – și este mâncată prima la trezire, în loc de anafură. 

Mucenicii făcuți în casă de 9 martie sunt, de asemenea, un obicei, care diferă de la o zonă la alta, în 
Moldova mucenicii se fac fără zeamă, din aluat de cozonac și copți la cuptor cu nucă, miere și scorțișoară, insa in 
partea de sud a tarii ei se fac altfel. Oricum ar fi, găsim un nou prilej de bucurie și desfătare, iar bărbații se laudă că 
pot să bea cele 44 de pahare de vin, chiar dacă se consumă mult mai puțin de fapt...  

Unul dintre obiceiurile stravechi de nunta, care se mai practica si astazi in multe zone ale Moldovei, este 
„chemarea la nuntă”. Tradiția spune că în ziua nunții, familiile mirilor – în frunte cu aceștia – merg din poartă în 
poartă, cu țuică sau vin, să cheme sătenii la festin. Printre alte tradiții autentice se mai numără și jucatul găinii, 
împodobitul bradului sau dusul miresei la apă. 

Studiul tradiţiilor populare, cunoaşterea şi conservarea valorilor identitare, stimularea interesului tinerilor 
pentru aceste valori, cultivarea aptitudinilor lor artistice sau mesteşugăreşti ar putea contribui mult la dezvoltarea 
personalităţii umane, la spiritualizarea şi socializarea tinerilor, la găsirea unui sens al vieţii, a unei motivaţii 
existenţiale, de care adeseori sunt lipsiţi. Într-un cuvânt, putem spune că patrimoniul valorilor identitare româneşti 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

89 
 

poate constitui, pentru societatea actuală, o alternativă educaţională, artistică, economică, cu un potenţial deloc 
neglijabil, o alternativă şi o soluţie a unora dintre dilemele, căutările şi neîmplinirile contemporane. Izvorâte din 
experiență și înțelepciune de viață, din bucurie sau durere, din năzuințele și dorurile românului, din setea de liniște 
sau din dragostea pentru frumos, elementele de cultură și tradițiile populare transmit valori și creează punți de 
legătură între generații. Tradițiile, obiceiurile, portul popular și folclorul sunt comori inestimabile, care definesc un 
popor, făcându-l unic, statornic și nemuritor. 

A păstra tradiţiile înseamnă a ne iubi ţara, neamul şi graiul dulce românesc. Trebuie să găsim calea de a 
redefini cuvăntul ,,patriotism” într-o formă în care mai ales elevii să înţeleagă că a fi patriot însemnă dragoste pentru 
seamănul tău. Tradiţia trebuie să existe în construcţia unui om,ea nu trebuie să moară. Ea ne ajută să ne autodefinim, 
numai cunoscănd-o, ştim cine suntem, de unde venim, ce e cu noi, ne conoaştem adavărata valoare. 
Bibliografie:  
Constantin Eretescu, Folclorul literar al românilor , Editura Compania 2007; 
Ion Ghinoiul, Mica Enciclopedie de tradiţii româneşti - Sărbători, Obiceiuri, Credințe, Editura Agora, 2008; 
Narcisa Alexandra Ştiucă, Sarbătoarea noastră cea de toate zilele - sărbători în cinstea iernii, Editura Cartea de 
buzunar, 2005; 
Ion Ghinoiu, Mica enciclopedie de tradiţii româneşti, Ed. Enciclopedica, 2001; 
Valori şi tradiţii româneşti, Editura Pim, Iaşi, 2006; 
Vasile Băncilă, Duhul sărbătorii, Editura Anastasia, Bucureşti, 1996. 
 
 

Tradiţii şi obiceiuri din satul natal 
Profesor învățământ primar Cernat Carmen 

Școala Gimnazială Huruiești 
 

Paştele este cea mai importantă sărbătoare anuală creştină. Ea comemorează evenimentul fundamental al 
creştinismului, Învierea lui Iisus Hristos , fiul lui Dumnezeu, în cea de-a treia zi după răstignirea Sa pe cruce, în 
Vinerea Mare, dar şi biruinţa omenirii, triumful asupra suferinţei şi spălarea păcatelor. Obiectul acestei sărbători 
creştine este amintirea vie a patimii, a morţii şi a învierii lui Iisus Hristos.  

 Din cele mai vechi timpuri religia s-a împletit cu tradiţia, datina şi obiceiurile, pe care omul le-a respectat 
şi le-a transmis ulterior prin viu grai din generaţie în generaţie, astfel înţelepciunea şi experienţa celor mai vechi 
strămoşi ajunge la noi sub forma obiceiurilor din viaţa celor de la ţară, fiind purtătoarele unor informaţii, a unei 
experienţe şi înţelepciuni vechi.  

În secolul IX-XX tradiţiile au început din păcate să dispară încetul cu încetul, reuşind să se păstreze cu 
precădere în lumea satului, acestea fiind adevărate centre de cultură de originalitate, în care ne regăsim rădăcinile şi 
autenticitatea. 

Ca şi alte sărbători creştine, Paştele este însoţit de numeroase obiceiuri populare care îşi au originea în 
tradiţiile străvechi (considerate azi de mulţi a fi păgâne) şi de credinţe şi superstiţii legate de ciclul anotimpurilor şi 
treburilor gospodăreşti.  

Sărbătorile pascale, atât de aşteptate de creştini aduc, împreună cu bunătăţile, lumina şi voia bună, şi câteva 
tradiţii care trebuie respectate, ca rânduielile casei să meargă aşa cum ne dorim. 

Sărbătoarea Paştelui îşi are obiceiurile specifice în funcţie de zonele ţării în care tradiţia Paştelui este 
respectată conform datinilor.  

 Satele hurieștene au rămas din fericire tributare tradiţiei străvechi, un exemplu în acest sens fiind 
obiceiurile legate de Sfânta Sărbătoare a Învierii Domnului din săptămâna premergătoare Sfintelor Paşti. Ultima 
duminică din Postul mare semnifică Intrarea Domnului Iisus Hristos în cetatea Ierusalimului. De Florii, cum sunt 
denumite în popor, se face dezlegare la peşte, se fac pomeniri, se sapă mormintele şi se decorează porţile şi casele cu 
ramuri de salcie, pe care credincioşii le aduc dar la biserică. 

În Joia Mare se vopsesc ouăle, deoarece se spune ca dacă se înroşesc în această zi, acestea se vor păstra 
fără a se strica tot anul. Pentru a prinde culoare,ouăle sunt fierte într-un amestec de apă,oţet şi coji de ceapă roşie. Se 
folosesc şi metode noi de decorare: ouă pictate, decorate în relief, încondeiate cu frunze de plante, împodobite cu 
mărgele. Semnificaţia oului roşu este legată atât de învierea lui Iisus cât şi de regenerarea şi renaşterea naturii. 

Ultima vineri din Postul Mare este numită Vinerea Paştilor, Vinerea Patimilor, Vinerea Neagră, Vinerea 
Seacă sau Vinerea Mare. Conform tradiţiei creştine, este ziua în care Iisus a fost răstignit şi a murit pe cruce pentru 
răscumpărarea neamului omenesc de sub jugul păcatului strămoşesc. Din această cauză Vinerea Mare este zi de post 
negru. 

În Vinerea Mare este interzis a se face copturi. Există credinţa că dacă cineva se încumetă a coace în 
această zi face mare păcat iar coptura nu este mâncată nici măcar de peşti. 

În Sfânta şi Marea Vineri, în Biserica Ortodoxă se săvârşesc Ceasurile Împărăteşti, în cadrul cărora se 
citesc textele evanghelice legate de patimile Domnului Iisus Hristos. Tot în Sfânta şi Marea Vineri, după ceasurile 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

90 
 

împărăteşti se săvârşeşte slujba Vecerniei Mari, în cadrul căreia se scoate în mijlocul bisericii Sfântul Epitaf, pe care 
este reprezentată punerea în mormânt a Mântuitorului. Sfântul Epitaf rămâne în mijlocul bisericii până la sfârşitul 
slujbei Deniei Prohodului Domnului de vineri seară, când este dus de preoţi în Sfântul Altar după ce a fost purtat în 
procesiune în jurul bisericii. 

Sâmbăta Mare este ultima zi de pregătire a Paştilor, când femeile trebuie să pregătească marea majoritate a 
mâncărilor şi să facă ultimele retuşuri la hainele noi pe care urmează să le îmbrace în zilele de Paşti. De obicei, în 
Sâmbăta Mare are loc şi sacrificiul mielului, din carnea căruia se pregătesc mâncăruri tradiţionale: drobul şi friptura  
de miel. Spre deosebire de Crăciun, pentru Paşti nu se pregătesc prea multe feluri de mâncare. Principala grijă a 
oamenilor, înaintea Paştilor, este aceea de a-şi curăţa sufletul de păcate prin Sf. Taină a Spovedaniei şi de a-şi 
primeni hainele, fiecare gospodină trebuind să aibă o cămaşă nouă, cusută în mod special, iar bărbaţii măcar o pălărie 
nouă. 

Sâmbătă seara fiecare gospodină îşi pregăteşte cu grijă coşul ce urmează a fi dus la biserică, pentru 
sfinţire.În el aşterne un ştergar curat şi aşează ouă roşii, cozonac, drob şi alte bucate gustoase. Totul se acoperă cu cel 
mai frumos ştergar pe care îl are gospodina, semn de preţuire a sărbătorii pascale dar şi de mândrie personală.   

La miezul nopţii toaca din curtea bisericii,cu sunetul ei pătrunzător şi ritmat, cheamă întreaga suflare 
creştinească la biserică pentru a asista la slujba de Învierea Domnului, pentru a lua lumina şi pentru a lua 
tradiţionalele Sfinte Paşti făcute din prescură şi vin sfinţit.  
 Lumânarea din noaptea de Paște (sâmbătă spre duminică) reprezintă „Lumina Învierii Domnului”, a 
biruinței luminii lui Iisus asupra întunericului iadului, a binelui asupra răului și a vieții asupra morții. Preotul aduce 
lumânarea aprinsă de la altar, iar creștinii se apropie și aprind lumânările. Cei mai mulți duc “lumina” în casele lor și 
păstrează lumânările pentru a le aprinde în zilele în care sunt supărați sau au necazuri. Aprinderea lumânării de Paşti 
este legată de cultul focului şi al soarelui. Este legată de lumina sacrificiului Mântuitorului. Sacrificiul lui Iisus nu a 
fost posibil decât cu lumină. Lumânarea pe care o aprinzi la biserică în noaptea de Înviere se pune între pânze de 
busuioc şi apoi este aşezată la o icoană, iar în momente de furtună ori alte fenomene ale naturii aceasta se aprinde.  
Crucea este simbolul iubirii lui Dumnezeu pentru oameni, simbolul jertfei lui Iisus Hristos pentru salvarea omenirii. 
Crucea a fost declarată ca simbol al creștinătății de către împăratul Constantin, în cadrul Consiliului de la Niceea, în 
anul 325 după Hristos.  
 Bătrânii ziceau demult că Diavolul este legat cu un lanţ şi îl roade tot anul, iar dacă îl termină de Paşti 
atunci se va sfârşi lumea. Dar copiii care umblă cu ouă roşii îi distrag acestuia atenţia, iar lanţul se îngroaşă la loc. 
Aşa scapă lumea de urgie. Dacă nu ar exista ouăle roşii, atunci şi lumea s-ar prăpădi. Ouăle vopsite – un simbol 
important al Sărbătorilor Pascale. Ouăle reprezintă simbolistic mormântul purtător de viață al lui Iisus Hristos, care 
s-a deschis la Învierea Sa. Culoarea roșie cu care sunt vopsite ouăle simbolizează sângele lui Iisus vărsat pe cruce 
pentru iertarea păcatelor și mântuirea oamenilor. Există numeroase legende legate de vopsirea ouălelor de Paști, dar 
cea mai cunoscută dintre ele este cea conform căreia Fecioara Maria a adus un coș cu ouă la picioarele lui Iisus, sub 
cruce, pentru a-i îmbuna pe soldați, iar pe acestea se scurge sângele Domnului răstignit pe cruce.  
 Mielul îl simbolizează chiar pe Iisus Hristos, care s-a jertfit pentru păcatele lumii și a murit pe cruce ca un 
miel nevinovat. Mielul este simbolul lui Iisus în întreaga tradiție creștină. Rugăciunile pentru binecuvântarea mieilor 
datează din secolul al VII-lea. Ulterior, mielul fript a devenit un fel principal pe masa de Paște a tuturor creștinilor.  
 Gospodinele coc, o singură dată pe an, de Sfintele Paști, pasca. Aceasta are o formă rotundă, pentru că se 
crede că scutecele lui Hristos au fost rotunde. Având la mijloc o cruce, pasca este împodobită pe margini cu aluat 
împletit.  
 Dintre tradiţiile si obiceiurile pascale cele mai importante pentru satele noastre sunt: 
o aducerea la biserică a unui coş in care fiecare familie pune: preparate din carne, brânză, pască, cozonac, ouă 
roşii şi închistrite. Câte un ou roşu dă fiecare la biserică când primeşte Paştele, iar din cele închistrite (încondeiate) 
dau preotului atunci când le sfinţeşte coşul. 
o la Învierea a doua, se păstrează obiceiul, chiar şi printre cei mai mici, de a se îmbrăca în portul popular 
tradiţional. La miruit, fiecare dă câte un ou roşu, ce vor fi împărţite de către preot corului bisericii; 
o tot în această zi copiii înainte de a veni la biserică, merg prin sat după ouă roşii; 
o în a doua zi de Paşte, un obicei care se pierde este de a merge cu udatul. Tinerii necăsătoriţi colindă casele 
fetelor pe care le simpatizează, parfumându-le şi primind în schimb câte un pahar de vin. 

Cu siguranţă că tradiţiile legate de această sărbătoare şi în general legate de toate sărbătorile sunt mult mai 
numeroase şi diferite în funcţie de zona geografică dar toate au un punct comun în ceea ce priveşte raportarea lor la 
religie şi legătura specială a acestora cu credinţa. 
Bibliografie: 
Crăciun B., Sfintele Paşti în datini şi obiceiuri, Editura Porţile Orientului, Iaşi, 1994; 
Ghinoiu I., Sărbători şi obiceiuri româneşti, Editura Elion, Buureşti, 2003; 
Gorovei A., Credinţe şi superstiţii ale poporului român, Editura Grai ţi suflet - Cultura Naţională, Bucureşti, 2003; 
Marian S. Fl., Sărbătorile la români, vol. 1, Editura Grai şi suflet- Cultura Naţională., Bucureşti, 2001; 
Nicolau I., Credinţe şi superstiţii româneşti, Editura Humanitas, Bucureşti, 2000; 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

91 
 

pr. Argatu Iustin, Lucrare de licenţă. 
 
 

Obiceiuri și tradiții strămoșești, băcăuane 
Educatoare Chelmuş Corina-Elena 

Grădinita Roza Venerini Bacău 
 

Tradițiile românilor sunt comori ce nu ar trebui uitate sau părăsite și nici schimbate prin troc cu alte 
obiceiuri importate din alte țări. Ele sunt ale noastre, ne caracterizează, ne definesc și prin ele ne simțim mai bogați, 
mai aleși, mai altfel decât alții. Aceste tradiții ne fac mai „exotici” în ochii europenilor și altor nații, putem fi subiect 
de discuții și de laudă, de aprecieri cu semnul mirării.  

Tradițiile românilor sunt diferite de la o zonă la alta, după cum spune vorba „câte bordeie, atâtea 
obiceiuri”, însă tocmai acest lucru ne face mai frumoși, mai atrăgători și mai originali. 

Poporul român a fost întotdeauna un popor credincios, în majoritate ortodox, iar majoritatea tradițiilor și 
obiceiurilor relaționează cu sarbătorile religioase. Varietatea tradițiilor și obiceiurilor se datorează trecutului 
zbuciumat pe care l-a avut poporul nostru, cotropitorii ce au venit în țara noastră s-au îndrăgostit atât de mult de ea, 
încat s-au stabilit aici, și-au întemeiat familii, au adus cu ei datini și obiceiuri și au împrumutat de la noi, rezultând 
mozaicul de tradiții și obiceiuri. 

Sunt zone în țara noastră frumoasă unde tradițiile din moși stramoși nu și-au pierdut practica nici în zilele 
noastre, fremătătoare, moderne, mereu în schimbare, și aici mă refer la zona Maramureșului, spre sursa râului Iza, 
unde este singurul loc din Europa în care se mai produce ceramica roșie nesmălțuită. Vasele de diferite forme si 
mărimi, pictate apoi în verde viu, roșu sau albastru sunt realizate prin aceeași tehnologie neschimbată: frământarea 
lutului cu picioarele, pisarea cu ciocane din lemn, prepararea pigmenților din pietre abrazive, forma cuptorului. 
Crescătorii de animale se preocupă de prelucrarea lânii oilor (de la toarcerea cu furca, țesutul și îndesarea lânii în 
vârtej, până la realizarea de covorașe, pături, țoale cu razboiul de țesut). Bisericile din lemn existente în acea zonă 
dezvăluie utilizarea si prelucrarea lemnului in construcțij, sculpturi și unelte în gospodărie. Costumele tradiționale 
populare sunt realizate cu migală, pricepere și răbdare, iar tradiția portului maramureșean constituie o viziune 
spectaculoasa, mai ales la festivaluri, spectacole cu specific folcloric și port popular. 

Această zonă este dată drept exemplu, întrucat aici s-au păstrat tradițiile parcă mai abitir ca în orice alta 
zona, unde oamenii și-au păstrat vorba, portul, obiceiurile gastronomice si preocupările lor, dar mai ales ospitalitatea 
prin care ne-am căpătat faima noi, românii. 

Tradițiile de sărbători sunt, de asemenea, însoțite de obiceiuri și ritualuri la care nu dorim să renunțăm, 
pentru că ne umplu sufletul de bucurie și atunci simțim că vine sarbatoarea cu adevărat.  

În Ardeal se păstrează încă un ritual al fertilității ce dăinuie din Evul Mediu, stropitul fetelor cu parfum, iar 
udătorii sunt răsplătiți cu ouă înroșite și vin.  

Mirosul cozonacilor, al cârnaților afumați, a tobei și a sarmalelor de Crăciun ne vestește sărbătoarea șj ne 
putem bucura de ea mai bine. N-aș putea sa îmi imaginez însă Crăciunul fără bradul împodobit, fără cadouri și fără 
bucuria zăpezii. Tradiția Ignatului, a porcului tăiat în ogradă cu savurarea pomenii porcului se păstrează de demult, 
iar copii ce s-au mutat la oraș, revin la parinți la țară pentru a continua acest obicei.  

Mirosul de pască, drob de miel, ouăle înroșite care se ciocnesc de Sfânta sărbătoare a Paștelui rostind 
„Hristos a înviat!” și „Adevărat a înviat!” ne fac să intrăm în spiritul sarbătorii și să ne bucurăm cu adevărat de 
învierea Domnului, după ce am am postit până în Vinerea Patimilor.  

Mucenicii făcuți în casă de 9 martie sunt, de asemenea, un obicei, care diferă de la o zonă la alta, în 
Moldova mucenicii se fac fără zeamă, din aluat de cozonac și copți la cuptor cu nucă, miere și scorțișoară, însă în 
partea de sud a țării ei se fac din apă cu sare, se fierb în apă și se sevesc cu zahăr, nucă și scorțișoară. Oricum ar fi, 
găsim un nou prilej de bucurie și desfătare, iar bărbații se laudă că pot să bea cele 44 de pahare de vin, chiar dacă se 
consumă mult mai puțin de fapt...  

Am enumerat doar câteva tradiții și datini care îmi vin în minte, însă ele sunt mult mai multe, unele dintre 
ele au fost uitate sau părăsite din lipsă de urmași sau doritori. 

Am avut ocazia să vizitez și să văd locuri extraordinar de frumoase din țara noastră, să gust mâncăruri 
savuroase, sănătoase, cu ingrediente naturale, cu legume din grădină, brânză făcută în casă și carne de animale 
crescute în ogradă, să văd sculpturi, vase ceramice și oameni simpli, să aud cântece populare românești cum nu mai 
auzi în niciun alt colț al lumii și pot spune ca nu aș vrea să renunț sau să nu mai am ocazia să retrăiesc aceste 
momente, la fel cum nu aș vrea să mint și să spun că nu sunt româncă. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

92 
 

Românul se definește prin tradițiile, obiceiurile și datinile sale. Ia-le pe acestea și nu va mai rămâne un 
român adevărat! Prin urmare, nu vreau să renunț la nicio tradiție, niciun obicei pe care-l practic și îmi doresc ca 
niciun alt român să nu renunțe, atâta timp cât îi stă în putere. 
Bibliografie: 
https://www.daciccool.ro/romania-mea/articole-despre-romania-mea/1214-despre-traditii-si-obiceiuri, accesat la data 
de 17.10.2018 
 
 

Tradiţii si obiceiuri populare în serbările din grădiniță 
Profesor învățământ preșcolar Chirica Raluca-Iuliana 

Școala Gimnazială Asău 
 

„Nimic nu-i mai frumos, mai nobil, decât meseria de educator, de grădinar de suflete umane, de călăuză 
a celor mai curate și mai pline de energie mlădițe” (D. Almaș). 

 
Serbările şcolare reprezintă pentru fiecare cadru didactic o importantă modalitate de dezvoltare a simţului 

estetic al copiilor săi, asigurând, totodată şi un important mijloc de evaluare, atât a procesului instructiv-educativ, 
pe care-l organizează şi îl desfăşoară, cât şi al performanţelor atinse de copii în cadrul acestui proces.   

Serbările şcolare au un caracter stimulator asupra preşcolarilor. Ele îmbogăţesc şi nuanţează viaţa lor 
afectivă, generând apariţia unor sentimente neîncercate sau le dezvoltă pe cele mai slab manifestate anterior, 
izvorâte din sursa inepuizabilă de emoţii variate şi trainice pe care le reprezintă. Activitățile artistice contribuie la 
acumularea cunoștințelor și la lărgirea orizontului de cunoaștere al copiilor. De asemenea, munca laolaltă 
contribuie la dezvoltarea simțului de răspundere al fiecărui copil și al întregului colectiv prin dorințe comune de a 
obține rezultate bune, favorizează stabilirea unei discipline conștiente pe parcursul repetițiilor și în cadrul 
desfășurării lor. 

Contactul cu un public prezent în număr mare sau mai mic la serbările din grădiniță, trezește în copii 
energia latentă, exigența în fiecare de a învinge greutățile ivite, de a-și stăpâni timiditatea, le cultivă spiritul de 
inițiativă, de independență în acțiune, iar pregătirea din timpul repetițiilor contribuie la stimularea interesului 
pentru muncă si a disciplinei muncii îndeplinite cu conștiinciozitate. Reprezentările artistice reprezintă un prilej de 
evaluare a activităților ce le-au pregătit. Prin poeziile recitate, copiii dovedesc că sunt obișnuiți să vorbească 
corect, nuanțat, expresiv, folosind o mimică și un ton cât mai adecvat, prin mișcările prezentate se va vedea stadiul 
coordonării cu ritmul muzicii, prin cântece se constată armonizarea cu ceilalți, starea empatică.  

Serbările reprezintă un nesecar izvor de satisfacții, oferă bună dispoziție, favorizează dezvoltarea copiilor 
din punct de vedere fizic și psihic.  

Când la porţile sufletului bat Sfintele Sărbători, ne bucurăm împreună cu copiii de frumuseţea datinilor 
strămoşeşti şi scoatem din comoara inimii şi din lada de zestre a neamului, tezaurul folcloric românesc: cântecul, 
jocul şi costumul popular specific sărbătorilor. Pentru a realiza o serbare reuşita, care să respecte tradiţiile şi 
obiceiurile de Crăciun, este necesară o adaptare şi prelucrare a repertoriului specific vârstei preşcolare, ce cuprinde în 
forme tradiţionale poezii şi cântece specifice Crăciunului. Costumele populare, ia şi catrinţa, opincile, cămaşa şi iţarii 
sunt pregătite pentru spectacolul mult aşteptat. Atmosfera de sărbătoare din sala de festivităţi prin ornarea şi 
decorarea cu elemente specifice sărbătorilor constituie un alt prilej de bucurie pentru copii, ei descoperind tradiţiile şi 
obiceiurile practicate în timpul sărbătorilor de iarna, simt şi preţuiesc frumuseţea lor şi a tradiţiilor de Crăciun. În 
atmosfera spirituală a Crăciunului, interpretarea unor dansuri populare dă posibilitatea de a cunoaşte sufletul 
ţăranului român, raritatea portului şi cântecului popular. Dansurile populare prin frumuseţea costumelor, a melodiilor 
sunt îndrăgite de copii şi interpretate cu multă pasiune aproape la toate serbările. Astfel, pentru sărbătoarea „Învierea 
Domnului” alături de dansuri populare, copiii au mai pregătit colinde specifice Floriilor, rugăciuni, au încondeiat ouă 
pe care le-au oferit invitaţilor la serbare. Importanța lor educativă rezidă în conținutul artistic prezentat precum și în 
atmosfera sărbătorească ce se instalează cu acest prilej. De asemenea, nu trebuie uitat caracterul colectiv al acestui 
gen de activități care conduce la sudarea colectivului de copii, îi învață să trăiască în grup, să se încadreze într-o 
disciplină fermă. Prin organizarea serbărilor dezvoltăm copiilor dragostea pentru artă, gustul pentru frumos, 
dezvoltarea în plan moral.   

Serbările din grădiniță, activitățile artistice în general sunt un altfel de joacă, o joacă a „micilor actori”, o 
joacă în care copilul respiră, se simte altfel, satisfacția ce se citește pe fața lor cu ocazia interpretării unor roluri sau 
cu prilejul recitărilor. Fiecare serbare este un prilej de bucurie, încântare, evidenţiere a talentului şi a muncii în 
echipă. În acelaşi timp, e o provocare şi o ocazie de a ne transforma în regizori, noi, cadrele didactice, în actori, ei, 
copiii şi în publicul spectator, dumnealor, părinţii, un public foarte subiectiv, emoţionat şi generos cu aplauzele. La 
sfârşit, se trage cortina, aplauzele binemeritate confirmă reuşita serbării şi se scrie astfel o nouă pagină în cartea 
amintirilor din viaţa de preşcolar. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

93 
 

Orice serbare şcolară este o sărbătoare, atât pentru copii cât şi pentru dascălii lor şi, nu în ultimul rând, 
pentru părinţii copiilor.  
Bibliografie: 
Ion Apostol Popescu: „Studiu de folclor și arta populară”; 
Revista „Învățământul preșcolar”. 
 

Obiceiuri și tradiții strămoșești din zona Moinești 
Profesor învățământ primar Cimpoeșu Gabriela 
Școala Gimnazială ,,George Călinescu” Onești 

 
Poporul român, un popor cu o istorie bogată, nu poate trăi fără cultură, fără obiceiuri și tradiții. Unde să 

căutăm tradițiile și obiceiurile, dacă nu la sat, acolo unde românul își găsește rădăcinile, legăturile sale cu strămoșii. 
Satul este viu. El trăiește prin cultură, prin obiceiuri și datini moștenite și păstrate cu sfințenie, nealterate, de la moșii 
și strămoșii noști, de către  tinerii din ziua de azi care le păstrează și le duc cu sfințenie mai departe. 

Ce sunt aceste tradiții și obiceiuri? Nu doar portul popular specific zonei ci simboluri ale momentelor 
cruciale din viața oamenilor reprezentate de cântec, strigături, măști,urși, capre, căluți, cerbi, irozi, dans, culoare și 
urări închinate sărbătorii Nașterii Domnului și trecerii către noul an. Toate acestea reprezintă identitatea poporului 
român, cu bucurii și necazuri, popor ce își duce traiul pe aceste meleaguri. 

Oamenii acestor locuri, au existat şi datorită zestrei dusă mai departe din tată în fiu, din mamă în fiică, de 
meşterii populari care, fără prea multă carte ca oamenii din ziua de azi, au ştiut totuşi ce sunt şi care sunt valorile 
sacre, adevărate, şi aşa cum le-au simţit le-au transmis de la o generaţie la alta, spre amintirea legăturii noastre cu 
adevăratul Dumnezeu, Creatorul Iubirii şi Păcii în Univers. Talentul şi dragostea acestor oameni meştesugari,au scris 
pagini de istorie care nu trebuie nici negate, nici uitate. Mesajele transmise de arta lor, parcă venită de peste vremi, te 
face să vibrezi la tot ce înseamnă trecut autentic. În cadrul proiectului de promovare a potenţialului turistic al 
Moineştiului s-au organizat expoziţii ale artiştilor şi meşteşugarilor locali: măşti, icoane (pictură naivă), costume 
populare, olărit şi alte obiecte meşteşugăreşti, care reprezintă mândria locuitorilor acestor aşezări rurale şi urbane, cu 
preocuparea de a conserva şi transmite mai departe taine străvechi impregnate în chiar tehnica de realizare a 
respectivelor obiecte artizanale. 

Moineştiul se află într-o zonă cu un evident potenţial etnografic, legat de tradiţii ancestrale şi de folclorul 
viu. În aceste zone au loc cele mai frumoase obiceiuri populare care au încântat localnicii an de an : Plugul, Irozii, 
Mascaţii, Jocul Ursului, Jocul Caprei etc. Spectaculoase sunt jocurile cu măşti, cel mai interesant şi inedit fiind 
„Jocul Ursului”. La originea acestui obicei stă lupta ancestrală dintre om şi fiarele naturii, îndeosebi ursul care 
cobora în gospodării cauzând pagube şi uneori atacând omul. În cadrul proiectului de promovare a potenţialului 
turistic al Moineştiului s-a organizat festivalul de datini şi colinde la care au participat formaţii cunoscute, 
continuatoare ale tradiţiilor stramoşeşti. În acelaşi timp s-a organizat şi o expoziţie fotografică în cadrul căreia au fost 
prezentate în imagini tradiţiile şi obiceiurile de iarnă din Moineşti. 

Ca în fiecare an, în preajma încheierii Anului Vechi și intâmpinării Anului Nou, de peste 50 de ani, 
Ansamblul Profesionist „Busuiocul” aduce în Moinești într-un strălucitor și bogat spectacol, zeci de formații, cete, 
ansambluri, păstrătoare a unor străvechi obiceiuri din județul Bacău, dar și din județe limitrofe: Iași, Vrancea, 
Botoșani, Vaslui. 

De o atenție aparte s-au bucurat cetele de urși acompaniate de irozi și vestiții dubași, care au adus cu ei 
dansul ursului, venit din străfundurile istoriei acestui neam. Peste 80 de bătrâni, tineri și copii, îmbrăcați în piei 
originale de urs încântă publicul an de an. 

Jocul ursului este cel mai vechi obicei de pe Valea Trotușului. La început, dansul era jucat chiar de urși vii, 
așa a început, un obicei păgân, ursul era trecut peste cărbuni aprinși și, nevoit, el juca. 

Cu timpul, acest obicei a evoluat, determinat și de dragul spectacolului, însă nu și-a pierdut din frumusețe. 
Pieile de urs sunt lăsate moștenire din tată în fiu, fiind adevărate comori la casa omului.  

Păcat că oamenii nu mai au aceeași dragoste față de aceste tradiții și în timp, fără acestea poporul poate să 
își piardă identitatea culturală lăsată din moși strămoși. 

 
 

Tradiţii, obiceiuri, legende şi superstiţii 
Profesor învățământ primar Cioineag Ionela 

Școala Gimnazială ,,George Enescu” Moinești 
 
Obiceiurile de viaţă şi de muncă se desfăşoară şi astăzi ca şi în timpurile de mult apuse, cu un farmec şi un 

pitoresc aparte. Se menţine încă până la noi ecoul unui bogat şi străvechi fond de spiritualitate, codificat în versuri, în 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

94 
 

mimică şi gesturi, în cântece şi dansuri, în costumaţie şi recuzită. Locuitorii din spaţiul Văii Tazlăului au păstrat și 
încă mai sunt păstrătorii unor tradiţii străvechi de mare frumuseţe şi interes. 

Portul popular reprezintă desemenea un element tipic satelor de pe valea Tazlăului, costumele populare 
fiind folosite atât la muncă cât şi în zilele de sărbătoare, deosebindu-se doar prin calitatea pânzei din care erau 
confecționate.   

Repertoriul folclorului muzical cuprinde cântece păstoreşti executate mai ales la fluier29 , iar cântatul la 
cobză, acordeon şi trompetă a reprezentat mult timp îndeletnicirea principală a ţiganilor lăutari de la Balcani, 
ocupaţie încă de actualitate. De notorietate sunt ansamblurile de dans popular „Florile din Cucuieți” și „Floricică de 
la munte”, din Tazlău. 

Tradiţiile şi obiceiurile s-au transmis peste timp generaţie după generaţie, menţinând viu trecutul celor care 
au trăit pe aceste meleaguri. Obiceiurile de peste an se combină cu calendarul sărbătorilor religioase, multe dintre 
acestea constituindu-se într-un adevărat îndrumar al vieţii.  Dintre acestea amintim obiceiurile de iarnă din perioada 
„Anului Nou” care se mai practică încă în satele de pe valea Tazlăului, la care se adugă cele de Moş Nicolae, Ignatul, 
Crăciunul şi Boboteaza. Copiii mai umblă  prin sate cu colindul sau cu sorcova, colindele fiind transmise pe cale 
orală şi păstrate de la bunici şi părinţi. Pintre cele mai frumoase şi amuzante obiceiuri de Anul Nou se enumeră: 
Irozii, Capra, Ursul şi Căldărarii/Mascaţii, când grupuri de tineri se adună şi cutreieră satele, îmbrăcaţi în haine 
frumoase, mascaţi şi nemascaţi, prezentând adevărate piese de teatru şi jucând fără oprire. Uneori sunt însoţiţi şi de 
ţigani lăutari, care îi acompaniază la trompetă, acordeon şi cobză. După fiecare joc, tinerii sunt răsplătiţi cu vin, 
prăjituri, cozonaci, colaci şi bani. Renumite în toată regiunea sunt şi acum: jocul Irozilor şi Banda lui Jianu de la 
Tazlău, jocul Caprei de la Băhnăşeni şi Câmpeni-Pîrjol, Frumoşii de la Balcani, Capra de la Bereşti-Tazlău, jocul 
Căiuţilor de la Câmpeni, jocul Urşilor de la Pîrjol ș.a. 

Toate aceste obiceiuri trebuie păstrate cu grijă, cei tineri având datoria de a perpetua tradiţiile folclorice, 
fiind unul din temeiurile care ne leagă unii de alţii, de-a lungul istoriei. Se adaugă obicieurilor familiale legate de 
naştere, nuntă şi înmormântare, deasemenea cu elemente de originalitate. 

Impresionant este ceremonialul înmormântării, ultima etapă a obiceiurilor familiale din viaţa oricărui om, cu 
numeroase amănunte ritualice, unde se mai ţineau până nu demult tradiţiile şi obiceiurile străvechi, transmise până la 
noi peste epoci. Într-un articol scris de Gr. T. Popa şi intitulat La Tazlău se descrie înmormântarea bunului său 
prieten, doctor şi scriitor I. I. Mironescu, care a decedat în anul 1939. De aici aflăm că, după vrerea lui Mironescu, 
„sicriul era dus până la mormânt în care trase de boi, boii având colaci în coarne dar şi năframe albe şi negre, iar 
la colţurile catafalcului erau aşezate un fel de pirostrii de mesteacăn şi străchini în care smirna şi tămâia trebuiau 
să ardă mereu. Pe lângă sicriu a cerut să meargă cei zece copilaşi de care se îngrijea cu ulcele împodobite cu cetină 
verde în care să ardă tămâia”.  Acest ritual face parte din obiceiurile străvechi transmise până la noi şi te înfioară 
parcă gândul că vin din străfundul unor vremuri atât de îndepărtate. Gr. T. Popa trage concluzia că obiceiul de 
înmormântare al ţăranilor are similitudini cu cel al vechilor egipteni, lucru care ne pune pe gânduri şi ne înfioară în 
acelaşi timp. 

Un element original din lungul şir al tradiţiilor şi obiceiurilor este şi călcatul ursului, o practică cu scop 
terapeutic care consta în masarea spatelui bărbaţilor prin călcarea lor de urs la începutul Anului Pastoral (aprilie-
mai). Această practică era specifică ţiganilor ursari, care l-au preluat de la români, transformându-l în sursă de câştig 
mergând prin sate cu ursul legat în lanţ şi botniţă, căutând să tămăduiască persoanele aflate în suferinţă. 

Dintre manifestările culturale organizate de-a lungul anilor, amintim câteva mai importante: Festivalul de 
datini şi obiceiuri de iarnă (Tazlău), Ziua comunei şi hramul mănăstirii Tazlău, Ziua tineretului de la Frumoasa 
(Balcani), Zilele Scorţeniului (Scorţeni), Zilele „George Enescu”, Balul strugurilor (Pustiana), Festivalul județean 
„Nedeia” de la Pădurăreni - Solonț, Serbarea câmpenească de la Cucuieți. La Tescani se desfășoară de asemenea 
Tabăra de coregrafie „Terpsichore”, iar la Tazlău are loc în fiecare vară Tabăra de arte plastice și creație literară cu 
titlul Tazlău – izvor de inspirație, unde se reunesc o serie de artiști plastici ale căror creații sunt donate comunității.  

Legendele sunt nenumărate şi cu puternic ecou până în prezent, confundându-se de multe ori cu realitatea. 
Astfel, elementele de etnografie şi folclor, prin tradiţiile, obiceiurile, legendele şi superstiţiile amintite, 

constituie elemente de originalitate şi specificitate care creionează un tablou cultural regional, ridicând prin aportul 
lor potenţialul turistic al Văii Tazlăului Mare. 

În concluzie, Valea Tazlăului devine o realitate culturală incontestabilă, o dovadă că numai omul sfinţeşte 
locul. Este o zonă proprice drumeţiilor, iar turiştii care vor veni pe aceste meleaguri se vor putea bucura din plin de 
ele. 

Pentru locuitorii Văii Tazlăului Mare prinsul peştelui cu mâna reprezintă în prezent mai mult o activitate de 
recreere în zilele de sărbătoare, devenind un fel de sport local. Prin mişcări dibace ale degetelor peştele este capturat, 
fiecare partidă de pescuit devenind o adevarată delectare pentru pescari, un joc de-a v-aţi ascunselea între pradă şi 
prădător, sfârşit de cele mai multe ori cu victoria celui din urmă. Felul acesta de a pescui este însă pe cât de 
pasionant, pe atât de complex, necesitând răbdare, curaj, abilitate şi fair-play. Astfel, dacă la undiţă peştele este 

                                                 
29 Amintim pe  I. Dogaru, renumit fluieraș al Tazlăului. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

95 
 

păcălit, iar la voloc şansele acestuia de a scăpa sunt aproape nule, pescuitul cu mâna este prin excelenţă cât se poate 
de nobil. Între peşte şi pescar se duce o luptă crâncenă dar dreaptă, câştigând de obicei cel care e mai iute. Peştele are 
avantajul mediului său natural şi îşi foloseşte toate atributele cu care natura l-a înzestrat. Omul în schimb, trebuie să 
dea dovadă de răbdare şi rezistenţă fizică, căci efortul depus nu este unul modic. Pescarul trebuie să petreacă timp 
îndelungat în apă, aplecat asupra pietrelor, sau ascuns pe jumătate sub un mal, cu muşchii încordaţi la maxim, 
concentrat asupra prăzii.   

Regula esenţială care se cere a fi respectată este „Prinde şi eliberează”. Trebuie să înţelegem ca a elibera 
peştele capturat nu este doar un gest de profundă moralitate al pescarului modern, dar şi unicul care ne poate asigura 
că peştii ne vor deveni parteneri tăcuţi ai aventurii pescuitului.  

Prinsul peştelui cu crâşnicul/vălogul. Nu trebuie să fii pescar cu experienţă pentru a prinde peşte cu 
crâşnicul sau volocul/vălogul. Crâşnicul (numit şi voloc sau vălog în partea de nord a văii Tazlăului) este o unealtă 
ciudată de pescuit, confecţionată dintr-o plasă ţesută sau împletită în ochiuri (în formă de sac), legată la colţuri de 
capetele curbate şi încrucişate două nuiele prinse de o prăjină lungă.   

Prinsul peştelui cu leasa. Leasa este o unealtă de prins peşte confecţionată prin împletirea de nuiele, de 
forma unei opinci.  

Pescuitul la ostie. Ostia este o altă unealtă de pescuit de forma unei furci cu mai multe braţe ascuţite, care se 
înfige în corpul peștilor.  

Troițele se adaugă bisericilor ca locuri dedicate închinăciunii, unde creștinul aduce slavă lui Dumnezeu. Prin 
arhitectură și simbolistică, unele dintre aceste troițe pot fi considerate adevărate monumente de artă plastică.  

În satele de pe Valea Tazlăului Mare pot fi întâlnite nenumărate troițe de natură creștină (de incintă, 
cruciforme, iconoforme). Majoritatea apar sub forma crucilor de lemn sau de piatră, la care se adaugă cele închise 
într-o mică construcție prevăzută cu o o ușă de vizitare. Sunt și troițe compuse, formate dintr-o cruce principală (care 
sugerează răstignirea Mântuitorului) și încă două cruci (pe care apar chipuri ale unor sfinți), formând cunoscutul 
triptic. Unele troițe sunt adevărate forme de artă țărănească, fiind amplasate de obicei la intersecție de drumuri (aici 
oamenii consideră că sunt locuri rele, bântuite de spirite malefice), cu scopul sfințirii locului. 

Troițele de lemn sunt rare dar sunt și cele care poartă amprenta spirituală cea mai adâncă, care duc tradiția și 
istoria locului mai departe, ca martori tăcuți ai civilizațiilor străvechi. Sunt decorate cu motive geometrice încadrate 
în chenare iar unele sunt foarte frumos sculptate de către meșteri locali în arta lemnului. Crucea are un rol esențial în 
civilizația rurală, fapt care ne este confirmat de prezența numeroaselor izvoare din satele de pe Valea Solonțului și 
Cucuiețiului, ivirile apei la suprafață fiind „încastrate” de cele mai multe ori în cruci de piatră sau de ciment. Nu 
lipsesc adăpătoarele de tip „covată” sau „uluc” pentru animale situate în prelungirea captărilor izvoarelor, ceea ce 
asugerează că ocupația de bază a localnicilor a fost dintotdeauna creșterea animalelor, între om și animalul domestic 
cu care acesta interacționează fiind clădită o relație de lungă durată, sugerată și de aceste mici monumente, ca semn 
de mulțumire. Se adaugă troițele de piatră și cele realizate din fier, care însă de multe ori pierd din valoare, 
nesubliniind în nici un fel natura religioasă de origine și încadrându-se cu ușurință în categoria „chici” sau „kitsch” 
30. 
 

„Arsul Caprei” la Oituz 
Educatoare Constantin Ana-Maria 

Grădiniţa Roza Venerini Bacău 
 

Tinerii din comuna Oituz vor să ducă mai departe tradiţia şi în fiecare an participă la un obicei local numit 
„Arsul caprei” sau „Spargerea caprelor”. Este un obicei local, vechi de mai bine de 100 de ani. 

Costumaţi în diverse personaje, aceştia se împart în şapte cete, care pornesc la colindat prin sat, la rude sau 
prieteni, dar supravegheaţi şi de jandarmi. Umblă pe străzi timp de trei zile, de pe 31 decembrie până în seara zilei de 
2 ianuarie, când aprind făclii mari şi unii dintre ei ies pe drumul naţional 11, unde cântă şi dansează. 

Este seara în care cetele rivale ar trebui să se întâlnească şi să aibă loc o confruntare cu bâte, aşa cum se 
întâmpla în trecut, dar acest lucru nu mai este permis, după ce, în urmă cu opt ani, un jandarm a ajuns în stare critică 
la spital, fiind lovit cu un par în cap, în timpul unei încăierări între colindători. 

Sătenii ies şi ei în stradă să vadă jocul tinerilor cu făcliile aprinse şi sunt mulţumiţi că forţele de ordine sunt 
prezente în localitate. 

Înainte, în trecut, nu erai primit în grup dacă nu aveai armata făcută. Toţi ştiu de el de la taţii lor. Înainte se 
întâlneau cetele, dar acum nu mai au voie. Se spune că prin „Arsul caprei” şi zgomotul pe care îl fac este alungat 
ghinionul şi se face loc noului an, care să fie cu mai mult noroc pentru oamenii din localitate. 

An de an trebuie să fim acolo. Din tată în fiu le rămâne această tradiţie şi trebuie să o ducă mai departe. 
Ieșirea din haos si vechiul an se face prin arderea mastilor 

                                                 
30 Chici (kitsch): termen ce desemnează un obiect decorativ de prost gust, care nu păstrează originalul, autenticul și care sugerează 
un real diletantism artistic. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

96 
 

Entologii şi cunoscătorii obiceiului recunosc particularităţile „Arsului Caprei”, dar văd şi unele similitudini 
cu obiceiul „Dezbrăcatului Plugului” de la Căbeşti, comuna Podul Turcului sau Ruginoasa, judeţul Iasi.   

Etnologii consideră că măştile, care au slujit un an de zile, sunt arse, deoarece nu mai corespund noului an. 
Şi timpul e învechit. Arsul caprei, obicei pe care nu l-am mai întâlnit în această formă, semnifica intrarea în noua 
lume, în noul an. 

La Căbeşti, Podul Turcului, toate personajele (arnăutul, turcul, moşneagul, ţiganii, lăutarii ș.a.) participă la 
„dezbrăcatul plugului” şi la arderea cosumelor. Nu e bine dacă se întâlnesc plugurile, pot ieși altercaţii, spun 
etnologii. Obiceiul „Arsului Caprei” este explicat si de unii profesori din Oituz. „Din ce am aflat de la batrâni, acest 
obicei este adus din Transilvania, de peste o suta de ani. Colindătorii au capre, urşi, flăcăi cu mireasa, „frumoşi” şi 
„urâţi”, adică mascaţi. Arsul caprei nu are conotatii etnice. În comună sunt ortodocși şi catolici, dar nu pe acest 
principiu se fac cetele. Doar că în unele sate, predomină unii sau alţii”. 
Bibliografie: 
http://www.ziaruldegarda.ro/arsul-caprei-oituz-torte-bate/, accesat 10.10.2018; 
https://www.desteptarea.ro/spartul-caprelor-la-oituz/, accesat 10.10.2018. 
 
 

Bogăţia noastră cea nepreţuită: tradiţiile şi obiceiurile 
Profesor învățământ primar Constantinescu Mariana 

Școala Gimnazială „Miron Costin” Bacău 
 

Motto: ,,...datinile, proverbele, muzica şi poezia sunt arhivele popoarelor, iar cu ele se poate constitui 
trecutul lor îndepărtat. Căci nu există bucurii mai de preţ ca averea de cuget şi simţire inclusă şi păstrată cu sfântă 
grijă de-a lungul vremurilor în adâncul sufletului românesc, al moşilor şi strămoşilor noştri.” 

ALEXANDRU  VLAHUŢĂ 
 

În ansamblul culturii populare tradiţionale, obiceiurile formează un capitol important, fiindcă întreaga viaţă 
a omului, munca lui din timpul anului şi diferitele lui ocupaţii, relaţiile cu semenii lui şi cu întruchipările mitologice 
erau, în trecut, întreţinute de obiceiuri.  

În folclorul nostru, unele obiceiuri au păstrat până astăzi forme ample de desfăşurare, în care vechile rituri 
se îmbină cu acte ceremoniale, cu manifestări spectaculoase. Ele sunt adevărate sărbători populare bogate în cântece, 
dansuri, poezie şi acte mimice şi dramatice. 

La aceste sărbători contribuie toate domeniile folclorului şi chiar unele domenii ale artelor populare plastice, 
de pildă costumul şi diferitele obiecte de recuzită. Obiceiurile populare sunt, în mare parte, transmise prin tradiţie. 
Folcloristica a grupat obiceiurile calendaristice în patru cicluri care corespund celor patru anotimpuri: obiceiuri de 
primăvară, de vară, de toamnă şi de iarnă.  Dintre obiceiurile de iarnă, acelea care fac parte din ciclul Anului Nou, 
sunt deosebit de ample şi pline de semnificaţie pentru cultura noastră populară. 

Județul Bacău este renumit pentru dăinuirea obiceiurilor de iarnă, conservate admirabil mai ales pe Valea 
Trotușului, de la izvoarele din Munții Ciucului până la Comănești, Dărmănești, Dofteana si Onești.   

Dansul ursului, cel mai renumit în zona etnografică a Trotușului, evocă regenerarea naturii, trecerea 
anotimpurilor. În dans, desfășurat în ropotele tobelor, ursul moare, apoi reînvie - o evocare a puterii acestui animal, a 
capacității sale de a trece peste iarna grea, pentru a anunța primăvara. Cele mai vestite cete de Urși sunt în 
Dărmăneşti, Asău și Dofteana.  

Jocul Căiuților evocă tinerețea și fertilitatea. În vechime,calul era considerat o pavăză contra duhurilor rele, 
apărător al gospodăriilor  și bisericilor. În zilele noastre dansul impresionează prin agilitatea interpreților . 

Jocul caprei, la origine un dans al fertilității, astăzi binedispune publicul. Turma caprelor (ele joaca de multe 
ori gârbovite, în cerc) este mânată de un cioban, care are urări pline de haz, însoțite de cântecul fluierașilor . 

Valea Trotușului este o zona bogata în tradiții, în acestă zonă au loc cele mai frumoase obiceiuri populare 
care au încântat localnicii an de an, din cele mai vechi timpuri: Plugul, Irozii, Jianul, Mascații, Jocul Ursului, Jocul 
Caprei etc. 

Dintre toate aceste datini, cele mai spectaculoase sunt jocurile cu măști, cel mai interesant și inedit fiind 
„Jocul Ursului”. La originea acestui obicei stă lupta ancestrală dintre om și fiarele naturii, îndeosebi ursul care 
cobora în gospodării cauzând pagube și, uneori, atacând omul. De aici se trag unele strigături ale jocului. Un alt filon 
al „Jocului Ursului” este reprezentat de ursarii care colindau satele cu urșii „tămăduitori” care îi călcau pe cei ce 
sufereau de dureri de spate și  astfel îi vindecau. 

În timp, Jocul Urșilor din Dofteana, Dărmănești, Asău a evoluat de la un simplu obicei la un spectacol de 
mari proporții, reprezentând o mândrie pe plan local. Ceata urșilor este condusă de un căpitan fiind compusă din: 
urși, ursari, irozi, mascați și toboțari. Urșii sunt jucați de persoane îmbrăcate în blană de urs împodobită cu ținte, 
curele și canafi mari roșii. Ursarii sunt cei care conduc ursii printr-un lanț legat de capătul ciomegelor ce se prinde 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

97 
 

apoi de capul ursului. Toboșarii dau ritmul jocului prin tobele gigantice prinse de trunchi pe care le bat cu doua bețe 
de lemn. 

În orașul Dărmănești se păstrează tradițiile, cu precădere cele de Crăciun și de Anul Nou. Manifestarile cele 
mai gălăgioase, de mare amploare, care se practicau în Dărmănești, în ajunul Anului Nou, în prima și a doua zi a 
Anului Nou, URSUL, CAPRA, NUNTA, MOCĂNAȘII, JIANUL aparțin teatrului folcloric. 

Jocul Ursului din Dărmănești este cel mai popular obicei de iarnă de pe Valea Trotușului. Jocul Ursului este 
punctul central de atractie al sărbătorilor din Bacău, Comănești, Dărmănești, Slănic-Moldova și din cele mai multe 
sate de pe Valea Trotușului în ajunul Anului Nou. 

Semnificatia veche a Jocului Ursului este de a celebra forța animalului care învinge iarna, regenerarea 
naturii (ursul este „bătut” și „moare”, după care „reînvie”), curgerea anotimpurilor. Toate cetele au fost și sunt 
însoțite de multimea măstilor frumoase (mosnegi, babe, anul nou, anul vechi, medici, preoți, vânători, miri, mirese, 
negustori, turci, ciobani, etc), simbolizând profesii, vârste, origine etnică, etc. Unii cetățeni își confecționau o mască 
și o tinută secretă, necunoscută, îsi modificau vocea, făcându-și un punct forte din a nu fi recunoscuți. Masca lor 
improvizează un dialog cu gazda, cu conținut hazliu, satiric, spontan, creativ pe tema gospodăriei, agriculturii, 
creșterii vitelor, geloziei, critica unor meserii de profesori, doctori, preoți, silvicultori, ciobani, ironizând și criticând 
relele din societate. După demascare urmează urările de bine, belșug și sănătate, gazdele oferind vin, gustări și 
dulciuri măștilor. 

Aceste obiceiuri sunt foarte vechi, vin de la sărbătoarea tracilor numită „Brumalia” - cu infiltrații din 
datinile lui Dionis când se mascau bărbații în femei și vice-versa. De Saturnalia se făcea mare veselie cu ospețe, cu 
jocuri și vizite reciproce, iar de Calende se petrecea cu chefuri și ospețe care țineau o noapte întreagă sărbătorind 
începutul Anului Nou și Solstițiu. Cetele mari sunt însoțite și de măști urâte! Măștile constituie o creație populară 
care spun indirect multe și care evoluează de la o perioadă la alta. O parte din măști continuă să evoce trecutul 
glorios al poporului român în lupta pentru independență, libertate și dreptate. Alte măști reprezintă oameni și fapte 
care au influențat sau influențează în rău sau în bine viața obștii. 

 Jocul cu măşti capra cunoaşte o largă răspândire în zonă, fiind cunoscute mai multe variante ale acestuia. 
Dintre acestea menţionăm „capra în picioare” de la Berzunţi, o parodie după nunta ţărănească. Alaiul se compune din 
mai multe personaje, dintre care atrag atenţia în mod deosebit „bădăranii” conduşi de „caraulea” care, pe lângă 
clopote şi tălănci uriaşe, poartă pe cap măşti lucrate cu multă pricepere şi gust artistic. În satele Albele şi Poiana, 
comuna Bârsăneşti, alaiul caprei ajunge până la 30 de personaje. Fiind tot o parodie după nunta ţărănească, alaiul se 
compune din „frumoşi” (mireasa, capra, căpitanul, arnăutul, doctorul) şi „urâţi”, care poartă pe cap măşti zoomorfe. 
La Oituz, alaiul caprei este compus din 40 - 50 de mascaţi şi are în frunte un flăcău care mânuieşte capra. 

În câteva sate din zonă a pătruns şi obiceiul denumit cerbul, fiind o variantă a caprei. 
În Dărmăneşti şi Solonţ, dar şi în satele limitrofe se întâlneşte un obicei numit încontrarea irozilor, la care 

iau parte flăcăi îmbrăcaţi în costume femeieşti. Chiar dacă este de inspiraţie biblică, obiceiul irozilor nu cuprinde 
numic religios. Acest obicei ne oferă, ca toate celelalte anterior prezentate, un inegalabil spectacol de sunet, mişcare 
ritmică şi culoare. 

Căiuţii reprezintă un obicei care se practică în satele din partea de sud-est a zonei Trotuşului. 
Obiceiurile populare transmise din generaţie în generaţie sunt, fapte culturale complexe, menite, înainte de 

toate, să organizeze viaţa oamenilor, să marcheze momentele importante ale trecerii lor prin lume. Ele merită atenţia 
omului contemporan pentru că ele trebuie cunoscute şi valorificate. Cunoaşterea lor trebuie făcută în profunzime 
pentru ca valorizarea să nu rămână numai la nivelul spectaculosului şi al pitorescului, ci să scoată în evidenţă cât mai 
multe valenţe adânc umane pe care manifestările tradiţionale le încifrează. 
Bibliografie: 
Bîrlea, Ovidiu, Folclor românesc I, București, 1981; 
Ichim, Dorinel, Zona etnografică Trotuş, Editura Sport-Turism, Bucureşti, 1983; 
Mihai, Pop, Obiceiuri tradiționale românești, București, 1976; 
Roșu, Georgeta, Costumul tradiţional în România, Bucureşti, 2011; 
Secoșan, Elena; Petrescu, Paul, Portul popular de sărbătoare din România, București, 1984; 
Tudor Pamfile, Sărbătorile de iarnă, Editura Saeculum I.O., Bucureşti, 1997. 

 
 

Oamenii locului, făuritori de istorie 
Profesor învățământ primar Cozma Maria-Georgeta  
Profesor învățământ primar Frigură Cristina-Maria   

Școala Gimnazială ,,Ștefan cel Mare” Buhuși 

Drumuri naturale, dealuri, văi fertile, izvoare, pământuri întinse. Un minunat tablou geografic al depresiunii 
Cracău – Bistrița, a cărei parte sud-estică ne aparține nouă buhușenilor, un loc prielnic așezărilor omenești din 
vremuri imemorabile. Lupta pentru independență și unitate națională i-a prins în vâltoarea ei și pe buhușeni. Pe front 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

98 
 

sau în spatele frontului, contribuția și sacrificiile lor au fost importante.  Cu alimente, bani, care, dar și în calitate de 
combatanți pe frontul din Balcani, s-au implicat locuitorii târgului în Războiul pentru Independența României (1877 
- 1878). Au intrat în dotarea armatei române 21 de care cu doi boi, iar la inițiativa unui comitet condus de primarul 
Gheorghe Doroftei bisericile din târg și mânăstirile Runc și Orbic au adunat  bani și obiecte necesare ostașilor de pe 
front.  

Primul Război Mondial pentru România a fost Războiul Întregirii Naționale, realizarea României Mari fiind 
țelul spre care aspiraseră românii și a cărui împlinire a cerut prețul unor mari jertfe. Buhușul a plătit propriul tribut de 
sânge în acest război, numele celor căzuți fiind inscripționate pe plăcuțele aflate pe soclul monumentului dedicat lor, 
din centrul orașului. În 2004, a fost montată o nouă plăcuță cu următorul conținut: ,,Locuitorii orașului Buhuși aduc 
un pios omagiu eroilor căzuți la datorie în cele două războaie”. 

                             

Monumentul eroilor (străjuit de două tunuri de artilerie) „format dintr-un postament în trepte, un soclu de 
4,4 m şi statuia din bronz a unui ostaş care ţine în mâna dreaptă o puşcă, iar în mâna stângă un drapel tricolor 
desfăşurat” are aplicate pe laturile sale câteva plăci inscripţionate din bronz. Astfel, pe cele patru laturi ale 
monumentului, în partea inferioară, a fost aplicată câte o placă din bronz, având fiecare câte o inscripţie (în ghirlandă 
de frunze de laur şi de stejar, legate cu o panglică şi surmontate de o stea cu cinci raze): „Mărăşeşti”, „Mărăşti”, 
„Oituz”, „Cireşoaia”. Deasupra acestora se află alte plăci: una cu „Eroii morţi pentru întregirea neamului în anii 1916 
- 1918” (59 de nume dintre care 4 sunt eroii „morţi în campania anului 1913”), două cu scene de luptă.  

,,Asociația Învățătorilor” din Neamț, care în 2017 a împlinit 105 ani de la înființare, a fost și este 
recunoscută pentru implicarea activă în viața culturală a județului, dar și pentru respectul manifestat față de valorile 
și față de trecutul acestui popor. 

Au oferit, de nenumărate ori , adevevărate lecții de demnitate și de profundă implicare în acțiuni a căror 
scop era scoaterea la lumină a oamenilor și a faptelor lor, pierdute undeva, între paginile îngălbenite ale dosarelor din 
arhive.  

O vibrantă lecție de istorie au scris membrii asociației în condițiile participării unora dintre ei la cele două 
războaie mondiale. La războiul pentru făurirea României Mari au participat 89 de învățători, între care și domnul 
Clement Podoleanu din Buhuși (atunci orașul făcea parte din județul Neamț), primar al orașului în perioada 
interbelică. Pentru fapte de eroism, el a fost decorat cu ordinul ,,Coroana României” în grad de cavaler. 

 Oamenii au considerat aceste locuri prielnice practicării unor ocupații care să le asigure cele necesare 
traiului. Au străbătut veacurile,construind cu migală și răbdare bucățica lor de istorie 
Bibliografie: 
,,Monografia orașului Buhuși” - coordonator Ion Fercu, Editura Junimea, Iași, 2018; 
,,Buhuși, din istoricul fabricii și localității” - C. Botez, D. Berlescu, I. Saizu, Bacău, 1971. 

 

Obiceiuri și tradiții pe plaiuri băcăuane 
Profesor învățământ primar Creangă Liliana 

Școala Gimnazială ,,Miron Costin” Bacău 
 

,,Un popor fără tradiții este un popor fără viitor” 
Lumea din care face poporul român a fost dintotdeauna foarte bogată în tradiții și obiceiuri. Acestea ascund 

înțelesuri profunde, despre relațiile interumane si despre relațiile oamenilor cu natura. 
Obiceiurile tradiționale românești marchează momentele importante ale trecerii oamenilor prin lume, 

modelându-le comportamentul și au ca si modalități de exprimare: muzica, coregrafia, gestica sau mimica. Sunt fapte 
culturale complexe, menite înainte de toate, sa organizeze viața oamenilor.  

Există două mari categorii de obiceiuri și tradiții românești: cele care marchează diferite evenimente ce se 
desfășoară de-a lungul anului. Sunt sărbători religioase, cele legale, de muncă agricolă, de factori de mediu. Acestea 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

99 
 

vizau viața colectiva a satului, având un caracter public si ciclic. Un loc special între obiceiurile religioase îl au cele  
specifice celor două mari sărbători Crăciunul și Paștele. A doua mare categorie se referă la obiceiurile care 
atestă diferite momente importante din viața omului. Desfășurarea lor era legată de momente bine determinate, care 
nu se repetă de-a lungul vieții. 

În România, fiecare regiune are propriile sale tradiții strămoșești de Crăciun. Sărbătorile de iarnă reprezintă 
momentul perfect pentru reînvierea obiceiurilor și tradițiilor populare. Crăciunul este o sărbătoare a luminii, a 
compasiunii față de semeni; o vreme de voioșie, bucate alese și clipe de neuitat petrecute cu familia. Această 
sărbătoare este ținută pe tot Globul. În județul Bacău se desfășoară an de an, cele mai frumoase obiceiuri populare: 
Plugul, Mascații, Jocul Ursului, Jocul Caprei, etc. 

Cu o largă răspândire, Jocul caprei este un obicei străvechi, exponent peste veacuri al spiritualității 
românești. Capra a fost considerată de către români animalul care dă semne dacă vremea va fi bună sau rea. Obiceiul 
este definit de costumul de „Capră”, dar și de celelalte elemente specifice: obiecte de recuzită, texte literare și 
muzicale, cât și de stilul de dans. Jocul „caprei” (omorârea, bocirea , înmormântarea, învierea) la origine a fost, 
desigur, un ceremonial grav, un element de cult. În cadrul sărbătorilor agrare jocul a devenit un ritual menit sa aducă 
rodnicie anului care urmează, spor de animale în turmele păstorilor, succesul recoltelor - invocat si evocat de boabele 
care se aruncau de gazda peste cortegiul „caprei”. Jocul „caprei”, generalizat in toată țara la sfârșitul secolului al 
XIX-lea și fiind socotit un joc păgân, mulți slujbași ai bisericii au refuzat să-l primească pe la casele lor. În zilele 
noastre, jocul a rămas un pretext pentru una dintre tradiționalele manifestări artistice, un prilej de etalare a unor 
frumoase cusături și țesături populare românești, reprezentate prin covoare, ștergare. Corpul este alcătuit dintr-o 
pânză groasă sau un covor, pe care sunt cusute, în rânduri, fâșii de hârtie colorată. Capul poate fi împodobit cu 
oglinzi, fâșii de panglică colorată sau beteală. Capul caprei este confecționat din lemn de mesteacăn cioplit în forma 
cea mai apropiată de reprezentarea naturală, partea de jos a botului fiind lucrată într-un lemn aparte prins cu un cui, 
astfel încât trăgându-se de sfoara cu care este prins, botul caprei să poată clămpăni. În partea de sus a capului se 
fixează coarnele (căpriorii), alteori simple imitații de lemn. Realizate în culori vii, uneori chiar stridente, au drept 
scop înveselirea gospodarilor. 

Ca desfășurare, obiceiul cunoaște unele particularități de la o zonă la alta determinate de numărul și funcțiile 
ceremoniale ale celor care alcătuiesc ceata. În zona Moineștiului, ceata este formată din căpriță, moșneagul, baba, 
negustorul, doctorul și vânătorul. Căprița joacă mereu în ritm vioi. Când este împușcată de vânător, aceasta cade la 
pământ și rămâne nemișcată. În timp ce moșneagul și baba își plâng necazul, apare negustorul care se oferă să o 
cumpere. Acesta cheamă doctorul care constată că nu-i moartă, ci leșinată. O îmbie mai întâi cu bomboane, dar capra 
nu se trezește. Când doctorul vrea să o împace aducându-i  un țap, aceasta sare în picioare și joacă vioaie („Ța, ța, ța, 
căpriță, ța/Joacă și nu te muia/Nu te-anina de podele/Că rămâi fără cordele.”) 

În această componență cetele colindă din casă în casă, Capra fiind jucată pentru a aduce noroc și belșug (De 
Anul Nou cu noroc/Și vin mult în poloboc/Iar la Anul când venim/Mai bogați să vă găsim/La anul și la mulți ani).  

Jocul caprei a fost și rămâne unul dintre cele mai fascinante obiceiuri. Vechile datini româneşti ne ajută în 
fiecare an să simţim şi să trăim atmosfera plină de căldură şi veselie a sărbătorilor de iarnă. De aceea, frumusețea lor 
trebuie cunoscută, simțită, prețuită și de generațiile noastre de elevi, iar această sarcină revine într-o mare măsură, 
școlii și dascălilor. Sufletul copilului așteaptă să fie modelat, iar cei implicați în educație au obligația de a transmite 
moștenirea pe care ne-au lăsat-o înaintașii.  

 

Jocul caprei şi al urşilor la „Alaiul datinilor şi obiceiurilor”  
Profesor învățământ primar Cutur Costel 
Școala Gimnazială „Spiru Haret” Bacău 

 
Bacăul s-a evidenţiat dintotdeauna ca păstrător al tradiţiilor şi obiceiurilor, valorificând experienţa 

înaintaşilor şi ducând-o mai departe, dragostea de folclor fiind preluată şi dusă mai departe de fiecare generaţie. 
Astfel, în fiecare an, cu ocazia sărbătorilor de iarnă, Alaiul datinilor şi obiceiurilor reuneşte păstrători ai tradiţiilor 
din Dărmăneşti, Bijghir, Bârsănşeti, Odobeşti şi alte localităţi ale judeţului nostru, în anul 2017 ajungând la cea de-a 
52-a ediţie.  

De-a lungul zecilor de ani, acest festival a adunat an de an pe toţi cei pasionaţi şi entuziasmaţi de a fi parte a 
acestei frumoase manifestări. În pofida trecerii timpului, obiceiurile şi tradiţiile nu numai că nu au fost date uitării, ci 
redescoperite si aduse în atenţia marelui public, aducând cu ele voia bună, atât în rândul privitorilor, cât şi în rândul 
participanţilor, într-un spectacol la care până şi cei care îl văd doar în fotografii privesc admirativ. 

Evenimentul aduce în atenţia publicului o serie  de ritualuri în strânsă legătură cu credinţele populare 
privind belşugul şi bunăstarea în noul an, păstrand vie atenţia şi curiozitatea privitorilor asupra obiceiurilor frumoase 
din partea locului, practicate de secole. Un prim obicei prezentat in cadul acestui Alai al datinilor şi al obiceiurilor 
este jocul caprei. Acest joc este un simbol al renaşterii, al regenerării, pe parcursul lui existând: episodul jocului 
propriu-zis, în care participanţii, îmbrăcaţi în straie specifice, aplaudă, intră şi ei în joc, totul desfăşurându-se în 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

100 
 

acompaniament de tobe, fluiere şi trompete. Acest joc este urmat de episodul morţii, în care muzica, veselia şi dansul 
încetează, alaiul se adună în jurul capriţiei, şi, în funcţie de zonă se cântă versuri precum Văleu, capra noastra a 
murit!/Ţa, ţa, ţa, căpriţă ţa/Te-o lovit vreo boala grea/Sau pe unde-i colindat/Veste rea tu ai aflat. Această moarte 
este un simbol pentru moartea tuturor lucrurilor rele care au fost în vechiul an, evidenţiindu-se spiritul optimist şi 
încrezător într-un viitor mai bun. Strămoşii noştri credeau cu tărie acest lucru, ei fiind o dovadă a tăriei interioare, a 
voinţei de a face faţă tuturor greutăţilor în viaţă, învingând prin spirit ludic şi creativ vicisitudinile traiului lor de zi 
cu zi. Finalul acestui ritual este unul fericit: fie capra îşi revine după ce este stropită cu apă vie, fie unul dintre 
participanţi observă că ea nu este moartă, ci doar se simte rău. În acele momente muzica, tobele şi trompetele reînvie, 
întreaga scenă este animată din nou, finalul fiind unul în care gazdelor li se urează un an nou mai bun şi mai 
îmbelşugat, fie le sunt ceruţi bani pentru acest joc, fie martorii sunt anunţaţi că un alt joc al caprei va fi pus în scenă, 
într-un alt cadru. Cei ce vor să urmeze alaiul sunt invitaţi, astfel că ieşirea din „scenă” se face într-un mod plin de 
fast, sărbătoresc, animat de aplauzele spectatorilor mulţumiţi de întregul moment tradiţional şi înveseliţi atat auditiv, 
cât şi vizual, de muzica veselă, dar şi de panglicile colorate ce alcătuiesc costumaţia caprei şi accesoriile 
muzicanţilor.  

Spiritul optimist este păstrat şi în jocul urşilor, când ursarii din Dărmăneşti, Brăteşti, Comăneşti, Asău, 
Ghimeş, Slanic Moldova, dar şi din alte sate componente ale judeţului se adună în centrul oraşului pentru a încânta 
publicul cu numeroase dansuri şi momente specifice. De data aceasta, ceea ce impresionează vizual, sunt blănile de 
urs, care de care mai frumoase, mai bine îngrijite şi mai mari. Cei mai puternici dintre dansatori, poartă blănuri de 
urs împodobite cu ciucuri roşii, panglici şi elemente cât mai colorate. Însă, nu de puţine ori, publicului spectator îi 
este dat să vadă câte un copil de câţiva anişori care, cu multă voinţă, forţă şi îmbujorare, duce cu sine şi dansează în 
ritmul muzicii alterte o blană de pui de urs mai mare decît el. Astfel de „ursuleţi” sunt cei care fac deliciul publicului, 
toată atenţia fiind îndreptată spre eforturile celui mic de a duce la bun sfârşit ritualul la care participă cu atata 
entuziasm şi determinare. Ursul era considerat a fi un animal sacru de către geto-daci. În jocul ursului (integrând 
momente precum: dansul în funcţie de porunca stăpânului, bătaia simbolică a ursului, moartea şi învierea acestuia) 
este reflectată trecerea celor patru anotimpuri, animalul moare şi învie asemenea naturii şi cosmosului. Jocul ursului 
este dirijat de un căpitan, în jurul căruia dansează în ritmuri de tobă şi fluiere alţi ursari şi mascaţi. Astfel de jocuri cu 
măşti sunt obiceiuri arhaice, pastorale, care zugrăvesc în mod idilic viaţa locuitorilor de la sate cu mii de ani în urmă. 
Referitor la aceste tradiţii care, din fericire, sunt păstrate şi duse mai departe şi în judeţul Bacău, Mircea Eliade 
afirmă că: asemenea ceremonii sunt înca populare in Balcani, în România mai ales, în timpul celor 12 zile din 
Ajunul Crăciunului, pana la Bobotează. La origine, acestea erau ceremonii în legatură cu întoarcerea periodică a 
morţilor şi comportau tot felul de măşti animale – cal, capră, urs (...)31. 

Bacăul se află printre zonele în care tradiţia este respectată şi adusă la rang de festival. Tinerii, adulţii dar şi 
bătrânii satelor din judeţ împărtăşesc noilor generaţii astfel de momente deosebite, încărcate de semnificaţie, cu o 
simbolistcă aparte, în a căror organizare este nevoie de o bună colaborare între toţi participanţii. Prin toate aceste 
lucruri se poate vedea sintalitatea băcăuanilor, atenţia acestora pentru menţinerea în timp a acestor tradiţii şi 
obiceiuri, dar şi buna colaborate dintre oameni, aceasta dând naştere la evenimente de amploare, în cadrul cărora sunt 
mobilizaţi locuitori din toate colţurile judeţului. 
Bibliografie: 
Academia Română, Institutul de Etnografie şi folclor „Constantin Brăiloiu”, „Sărbători şi obiceiuri – Moldova”, 
Editura Enciclopedică, Bucureşti, 2004; 
Ghinoiu, Ion, „Mică enciclopedie de tradiţii româneşti”, Agora, Bucureşti, 2008; 
Hucai, Alina, „Carte de Crăciun”, Sedcom Libris, Iaşi, 2006; 
https://www.desteptarea.ro/; 
https://foaienationala.ro/jocul-ursului.html. 
 
 

Portul românesc 
Profesor învățământ primar Diumea (Butǎ) Andreea-Roxana  

Școala Gimnazialǎ ,,Alecu Russo” Bacǎu 
Portul femeiesc 
Obiectul de artă populară este oglinda talentului creator al omului, căci toate elementele acestei arte sunt 

manifestări ale vieții și culturii, devin bunuri de civilizație. Obiectul de artă determină totodată una dintre cele mai 
importante valori: este dovadă a autohtoniei neamului nostru, a apartenenței sale la glie, dovadă a unei continuități și 
unități pregnante. 

                                                 
31 https://foaienationala.ro/jocul-ursului.html, accesat în septembrie 2018. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

101 
 

,,Arta noastră populară pornea de la anumite obiceiuri milenare în materie de frumos, este de origine 
preistorică tracică, abstractă, geometrică; așa cum se vede pe ii, pe covoare, în sculpturile de lemn ale ciobanilor 
noștri. E o artă care numără mai multe mii de ani și se păstrează până astăzi”32. 

,,Și dacii și geții și ceilalți locuitori ai peninsulei Balcanice ne-au lăsat portul lor poporal în liniile lor 
generale. Ni l-au lăsat și în elementele de înfrumusețare, ni l-au lăsat în cromatica lui, în culorile pe care le 
întrebuințăm mai des și în legăturile lui obișnuite dintre culori”33. 

Portul popular pentru fiecare dintre noi reprezintă o parte din viața noastră, cultura, sentimentele, 
spiritualitatea care ne-a conturat personalitatea sub oblăduirea sa. Noi trebuie să ne mândrim că suntem fiii acestor 
meleaguri, pentru că fără elementele pe care le conțin costumele populare noi nu am reuși să ne menținem vigoarea 
și să ne hrănim din valoarea lor inestimabilă. 

Mărturie a preocupării omului de a-şi întregi şi pune în valoare farmecul şi însuşirile pe care i le-a 
hărăzit natura, costumul a ocupat întotdeaunaun loc aparte în viaţa cotidiană. „Poporul român este fǎră îndoialǎ 
îndrumat dintru adâncul sǎu spre pitoresc şi oricâtǎ înfrânare şi-ar impune sufletul românesc în pasiunea acestuia, 
aceastǎ înclinare ţine incontestabil de anatomia sa, iar duhul pitorescului poate fi întâlnit şi ca generator al portului 
românesc”34. Deosebindu-se de la o zonǎ la alta, ceea ce-l face şi mai preţuit, portul semnificǎ din vremurile de 
odinioarǎ mândria ţǎranului român. Ideea de frumos, de bun gust este prezentǎ în opera filozoficǎ a lui Blaga. 
Acesta, încercând sǎ creeze cititorului o imagine vizualǎ cât mai clarǎ asupra artei populare sǎteşti, indiferent de 
zona folcloricǎ, zice: „Avem în faţa noastrǎ o colecţie bogatǎ de pǎpuşi etnografice; parcǎ ar ieşi dintr-o bisericǎ 
acest mic popor, atât e de vioi şi de sǎrbǎtoresc. Iatǎ o ţǎrǎncuţǎ din Gorj cu zigzaguri galbene cu ia de culoarea 
zǎpezii; grǎnicerul din Banat e aici cu pǎlǎria ţuguiatǎ, cu cǎmaşa simplu împodobitǎ cu ornamente pǎtrate. Nu 
lipseşte nici primarul de la Chizǎtǎu cu pieptarul cu borduri negre de finǎ ornamentaţie. Ciobǎnaşul cu tundra cafenie 
vine din Muscel. Alǎturi e ţǎranul monumental în costum de o mare linie clasicǎ din Dolj. Îndreaptǎ-ţi privirile spre 
bucovineanca cea baroc încǎrcatǎ de culoare şi de flori. Pǎdureanca purtând pe mâneci podoabǎ masivǎ, cu mǎrgele; 
te izbeşte costumul ţǎrǎncii de la Piteşti”35.  

Costumul ţărănesc reprezintă unul dintre cele mai vaste şi în acelaşi timp mai complexe domenii ale artei 
populare româneşti. În cazul lui, nu este vorba de un singur „gen” de artă, folosind o anume materie primă prelucrată 
în una sau mai multe tehnici specifice, ci ne aflăm în faţa unui ansamblu artistic la alcătuirea căruia participă materii 
prime diferite şi bineînţeles tehnici distincte. Costumul tradiţional este asamblat dintr-o multitudine de piese, după 
reguli moştenite din vechime de colectivitatea care îl poartă. De aici decurge specificitatea naţională, provincială, 
regională, zonală sau chiar comunală (locală) a costumului popular. Adaptat condiţiilor de mediu, determinat de 
împrejurările istorice şi de cele sociale, portul popular românesc este de o remarcabilă unitate în ceea ce priveşte 
elementele sale fundamentale. Unitatea de fond apare ca fiind esenţială atât pentru orice cercetător ca şi pentru 
privitorul obişnuit, atunci când ne referim la structura ansamblului, materiile prime folosite, cât şi la croitul pieselor 
de bază, cum este de pildă „cămaşa”. Dar, în același timp există și o diversitate reală a portului nostru tradițional care 
manifestă multiple variante locale, exprimate prin cromatica pieselor sale componente.36Integrată categoriilor de 
elemente ale culturii materiale, îmbrăcămintea constituie unul din importantele capitole ale etnografiei.Dar, în 
măsura în care îmbrăcămintea capătă şi un rol ornamental, decorativ, ,,analiza valorii sale estetice se încadrează 
culturii spirituale”37. 

Atât prin componenţa, prin structura morfologică, prin caracterele diferite şi specifice de folosinţă, cât şi 
prin elementele de formă, elementele ornamentale, cromatice, îmbrăcămintea, sub orice unghi ar fi privită, constituie 
un element al culturii populare, al cărui studiu contribuie la descifrarea specificului etnic, la lămurirea unor aspecte 
ale problemelor de etnogeneză, la o analiză a conţinutului culturii noastre tradiţionale în dezvoltarea sa istorică, ce 
constituie probleme de bază ale etnografiei româneşti38. 

Suntem datori să pătrundem în esența acestor rosturi, drept cinstire pentru acești locuitori, solidari cu ceea 
ce ne-au lăsat strămoșii: ,,În zilele de sărbătoare, cu ocazia Anului Nou, la hore, nunți, și înmormântări, trotușenii 
îmbracă portul păstrat de veacuri de la strămoșii lor. Până în mijlocul secolului nostru, minerii și lucrătorii de la 
pădure au continuat să se îmbrace în port tradițional, după cum rezultă și din fotografiile de epocă. Dar cele mai 
statornice în menținerea portului tradițional sunt cășinencele și trotușencele, care țes și astăzi pânza atât de căutată și 
de apreciată din care își fac îmbrăcămintea”39. Aceste frumoase nestemate sunt realizate cu multă pricepere și dăruire 
de către femeile din zona noastră și la fiecare casă până nu de multă vreme se auzeau bătăile ritmate ale războaielor 
de țesut, semn că se mai pregătește zestre sau pentru sărbătorile următoare gospodina-și îmbracă familia în haine noi. 

                                                 
32 Nicolae Iorga, Ce este vechea noastră artă?, în Buletinul Comisiunii Monumentelor istorice, 1943, p.130 
33 Nicolae Iorga, Portul popular românesc, Vălenii de Munte, p.14, op.cit., p.355 
34 Lucian Blaga, Op.cit., p. 268.  
35Ibidem, pp. 270-271. 
36 Pavel Emilia, Portul popular moldovenesc, Editura Junimea, Iaşi, 1976, p. 43 
37Nicolescu Corina, Date noi cu privire la istoricul costumului din Moldova, Editura ,, Meridiane”, Bucureşti, 1970, pp. 22-24. 
38 Ion Vlăduţiu, Op. cit., p. 354. 
39 Dorinel Ichim, Op. cit. , p. 116 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

102 
 

Istoria se reflectă până în zilele noastre sub toate aspectele vieții, dar rădăcinile din care ne tragem seva nu 
vor avea de suferit nicio clipă: ,,Costumul popular de lucru, de sărbătoare sau de ceremonial ne atrage atenția de la 
prima vedere că avem de-a face cu vechiul port românesc specific cu local întâlnit atât la catolici, cât și la ortodocși. 
Piesele de port românesc ale populației de rit catolic și de rit ortodocs au o vechime bimilenară. Pe metopele 
monumentului de la Adamclisi și în scenele de pe Columna lui Traian se întâlnesc forme arhaice ale cămășii de tip 
carpatic (ia creață la gât), fota care înfășoară partea de jos a corpului femeiesc, gluga ciobănească cu coif și ițarii 
strânși pe picior și opincile carpatice”40. 

Se distinge prin frumusețe, prin forme tradiționale și este alcătuit din următoarele piese: pe cap se poartă 
baticul din vechime numit și cârpă, care diferă și prin formă și coloratură de la o generație la alta. În ,,Descrierea 
Moldovei”, Dimitrie Cantemir face o subliniere asupra legăturii cu găteala și pieptănătura capului: ,,Ei nu socotesc 
nimic mai de seamă decât să vadă părul unei femei măritate sau al unei văduve; și se socotește fărădelege să 
descoperi la vedere capul unei femei”41. 

Dacă pentru femeile măritate se socotea a fi un lucru mult prea grav, pentru fetele de măritat era o ocară să-
și acopere capul, așa cum menționează în lucrarea aceluiași autor: ,,Dimpotrivă fetele socotesc că e o rușine să-și 
acopere capul chiar și cu pânza cea mai subțire, căci ele bocotesc că a umbla cu capul gol este semnul curăției”42. Și 
astăzi, fetele din satele zonei etnografice Trotuș își fac pieptănătura tradițională, cu cărare pe mijloc sau într-o parte; 
cele două codițe din câte trei vițe fiecare se leagă la ceafă, în formă de cerc, sau sunt lăsate să cadă pe spate. 

Cămașa una din piesele definitorii ale costumului tradițional, este confecționată din giulgiu alb de bumbac, 
țesut în două ițe și spata deasă. În partea superioară a mânecilor se găsește o broderie mai lată, cusută pe orizontală, 
fiind folosite două-trei culori, cu precădere roșu cu albastru și verde, sau chiar monocolore, pentru diferite ocazii 
speciale sau pentru femeile în vârstă. La cot cămășile sunt încrețite și au o broderie simplă, numai dintr-o culoare. Al 
treilea rând de broderie este cel din partea inferioară a mânecii care, de obicei, se aseamănă cu cea din partea 
superioară, respectând motivul floral și culorile folosite. Broderiile reprezintă flori cusute în negru sau culori diferite, 
cu precădere roșu, verde sau albastru. Mânecile se termină cu dantelă care pe la noi poartă și numele de ,,cipcă”. 
Această dantelă de dimensiuni variabile este de culoare albă, cu motive florale stilizate. Cămășile la gât se termină cu 
bentițe aplicate peste încrețitura realizată cu foarte mare precizie, iar pe bentiță sunt cusute multe motive florale, 
foarte mărunte, care scot în relief gulerul cămășii. Gama cusăturilor de motive de la cămăși se realizează prin metode 
specifice zonei. 

Tipul cel mai vechi de cămașă care s-a purtat în zonă este cel încrețit la gât, numită și cămașă bătrânească 
sau ,,băbălancă”, cu ornamentul dispus de-a lungul piepților, spatelui și pe mâneci. Tipul de cămașă cel mai răspândit 
este cel cu ,,altiță”, ,,încreț”, și ,,râuri”, cu mâneca largă sau cu ,,pumnaș” și ,,fodori”. Cusătura de pe creții de la gât 
este cunoscută sub numele de ,,creț de colțurei”, ,,creț la gât” sau ,,chelea găinii”. Pe valea Cașinului se poartă și 
cămașa cu altiță și ,,râuri prepuse”. Altițele și râurile erau cusute cu lână, deasupra motivelor cusute cu lână se broda 
cu fir metalic și se presărau fluturi metalici. 

 Specifică numai satelor de pe valea Cașinului este ,,cămașa cu chiruști” sau ,,cămașa cu larg”. Aceasta se 
purta în exclusivitate la sărbători și la ceremonii. ,,Chiruștile” erau altițe de formă triunghiulară, din catifea sau 
mătase înflorată, având marginile brodate cu fir metalic și cu dantelă. 

Cămășile de sărbătoare se încheiau cu mâna, folosind ,,ghicul”, ,,iglița” sau ,,cârligașul”, în modele foarte 
variate (,,cu puricelul”, ,,puricată”, ,,cheiță cu flori”). 

Din categoria cămășilor cu ornamente din țesătură fac parte și cămășile din borangic, întâlnite în aval de 
Dărmănești și în satele de contact cu zona etnografică Bacău. 

Catrința de formă dreptunghiulară înfășoară corpul de la brâu în jos. Țesută în patru ițe, catrința are 
ornamentele din dungi longitudinale, din vrâste și dungi transversale la capete, dosul rămânând neornamentat. Tipul 
de catrință predominant în satele zonei este cel cu vrâste grena și dungulițe din strâmătură sau lânică. O variantă care 
a evoluat din acest tip este catrința ,,mănăstireancă”, care are și dungi din fir metalic. 

La Ghimeș-Palanca se poartă catrința denumită local ,,catrințo”, cu bată (bato) și dos (fanaca). Ceangăițele 
din satele comunei Pârgărești poartă ,,pestimane”, iar româncele din satele Buciumi, Păltinata și Dumbrava poartă 
costumul de sărbătoare ,,prigitoare”. 

În satele de contact cu zona etnografică Neamț se poartă catrința roșie, cu ,,pod” negru, având dinaintea cu 
alesături în ,,furculiță” și ,,suveicuță”. 

În primele decenii ale secolului nostru se extinde catrința aleasă cu fir metalic, cu ornamente geometrice 
realizate prin tehnica nevediturii și a țesutului în mai multe ițe; aceasta este asemănătoare celei din zona etnografică 
Muscel. 

Catrința din zona noastră se poartă cu colțul ridicat din brâu, lăsând să se vadă dantela de la poalele cămășii. 
Această modalitate este specifică Moldovei și se numește ,,catrință prinsă-n brâu”. 

                                                 
40 Florica Ichim, Dorinel, Ichim, Op. cit. , 114 
41 Dimitrie Cantemir, Descrierea Moldovei, București, Editura Tineretului, 1965, p. 222 
42 Ibidem 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

103 
 

După cum rezultă și din informațiile lăsate de Nicolae Iorga, în zonă, s-a purtat și fusta de tipul androcului 
care se mai întâlnește și astăzi la Dărmănești și Dofteana, dar mai ales în satele de contact cu zona etnografică a 
Bacăului, unde este cunoscută sub numele de ,,fușta” cu alesături. 

Portul femeilor de pe valea Trotușului este completat de bundițele cu prim negru, înflorate cu mult gust. În 
iernile geroase, cojoacele și sumanele, toate înflorate și ornamentate cu multă pricepere, dau o înfățișare specific 
moldovenească trotușencelor. În cadrul costumului femeiesc din zonă se remarcă o diferențiere socială. Femeile 
înstărite poartă în loc de suman o haină fără mâneci, căptușită cu blană de miel sau de vulpe, denumită ,,cațaveică”. 
Piesă de port de influență orășenească, provenită din costumul feudal de la curțile boierești, cațaveica nu a cunoscut 
o generalizare, nefiind asimilată decât sporadic. 

Femeile din microzina Cașin poartă iarna sarică din lână țurcană, țesută la fel ca cerga și dată la dârstă. 
Șiraguri de mărgele din ,,coacăze” și din ,,cacadâr” sunt purtate drept podoabe de către fetele sărace. 

Mărgele colorate cumpărate din târguri, alături de cercei și inele de argint împodobeau tinerele fete. Fetele înstărite 
de pe valea Cașinului mai poartă salbe din galbeni și irmilici. 

În vremurile de demult, încălțămintea comună pentru femei și bărbați o constituie opincile de tip carpatic, 
din piele de porc crudă sau din piele de vacă dubită. 

Femeile mai poartă cioricași din postav de casă, cunoscuți sub numele de ,,colțuni”. Diferențierile sociale 
din zonă și continua influență a orașului au dus la apariția încălțămintei moderne de tipul ghetelor și ciuboțelelor. 

Costumul de mireasă este bogat ornamentat cu materiale complementare (beteală, fluturi metalici,, fir 
metalic, mărgele și catifea). Piesele componente ale costumului de mireasă sunt îmbrăcate numai la anumite ocazii, 
fiind păstrate pentru înmormântare. 
Bibliografie: 
Iorga, Nicolae, Ce este vechea noastră artă?, în Buletinul Comisiunii Monumentelor istorice, 1943; 
Iorga, Nicolae, Portul popular românesc, Vălenii de Munte, p.14, op. cit., p. 355; 
Blaga, Lucian, Spaţiul mioritic, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1994; 
Pavel, Emilia, Portul popular moldovenesc, Editura Junimea, Iaşi, 1976;  
Nicolescu Corina, Date noi cu privire la istoricul costumului din Moldova, Editura ,, Meridiane”, Bucureşti, 1970; 
Ichim, Dorinel, Zona etnografică Epopeea lui Ghilgameș, București, Editura pentru literatură universală, 1966; 
Dimitrie Cantemir, Descrierea Moldovei, București, Editura Tineretului, 1965. 

 
 

Datini și obiceiuri bereștene 
Profesor învățământ primar Dordea Camelia 

 Școala Gimnazială ,,Vasile Borcea” Berești-Bistrița 
Profesor învățământ primar Safciuc Tatiana 

 Școala Gimnazială ,,Alexandru Ioan Cuza” Bacău 
 

Satul este leagănul neamului unde se păstrează manifestarea de viață românească, este esența poporului în 
adâncimea căruia luminează încă taine nepătrunse. 

Situată în nordul județului Bacău, pe trepte de terase, în formă de triunghi, comuna Berești-Bistrița este 
așezată în nordul județului Bacău, pe dreapta văii Siretului și se întinde până la valea Bistriței. Ea se compune din 
satele Berești-Bistrița- reședința comunei, Climești înspre N, Brad înspre S, Pădureni la V. Șoseaua europeană E 85 
străbate comuna prin terasa inferioară a Siretului. 

Ca așezare geografică ea se învecinează la N cu comuna Filipești, la S cu comuna Itești, la V cu comuna 
Racova, iar la E cu comuna Săucești, limita administrativă fiind marcată pe o porțiune chiar de albia râului Siret. 

Durerea moldovenilor a străbătut inimile țăranilor din timpurile robiei și a fost exprimată prin versuri 
cântate la noi, care pot reconstitui zbuciumul sufletesc al bereștenilor: 

,,Foaie verde trei căline 
Când mi-aduc aminte bine 
De anii mei cei de câine, 

Se strânge inima-n mine.” 
Doinele de haiducie se aud rar în comuna noastră. Haiducia nu a avut în frunte figuri emblematice de 

haiduci, care să se fi impus în atenția poporului, ca în alte părți ale țării. Iată un fragment dintr-o doină haiducească, 
care exprimă dorința de a lupta a bereștenilor, dorința de a se înfrăți cu natura: 

,,Hai, murguțule cu mine 
În codru să trăim bine, 
Biruri grele să nu dăm 
De poteră să scăpăm, 
Pe ciocoi să-i întâlnim 
Și cu sete să-i lovim!” 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

104 
 

Lirica de dragoste și dor evidențiază existența unor sentimente frumoase, dar și barierele sociale ce stau în 
calea realizării lui: 

,,Firicel de scorțișoară, 
Hai la sârbă, fetișoară, 

Capul sus și pieptu-afară 
Să-l faci pe badea să moară! 

Cine iubește și lasă 
Crescă-i mărăcini în casă,  

Aibă casa racului 
Și hrana gândacului!” 

În doinele de dragoste întâlnim dorința celor doi de a se întâlni: 
,,Frunză verde de cireși 
Colo-n vale la Berești 

Să vii, mândro, să mă vezi, 
Mi-a dat trei zile conced. 

Să vin, mândro, să te văd!” 
Cântecul de jale, al celor plecați în luptă, un fel de testament în genul celui pe care îl lasă ciobănașul din 

,,Miorița”, este plin de emoție: 
,,Murgule, căluțule, 

La părinți, tu, spune-le 
Ca să nu le pară rău 

c-am murit și sunt erou. 
De-i vedea pe mândra mea,  

Să-i spui și ei tot așa, 
C-am murit gândind la ea, 

Apărându-mi patria!” 
Există în sufletul românului un fond de tristețe, de jale și dor, bine reprezentat de doină, cântecul de cătănie, 

de jale, de înstrăinare sau cântecul haiducesc. Dar, totodată, există și un fond optimist, vesel, plin de speranță, care 
surprinde clipe de bucurie și setea de viață. Bereștenii au creat de-a lungul timpului, un bogat repertoriu de strigături 
cu caracter liric și satiric în timpul jocului. Horele au reușit să pună în valoare acest gen de creație populară, ele 
nelipsind de la nicio petrecere cu strigăturile lor: 

,,C-așa joacă la Berești, 
Până talpa-ți prăpădești, 

Și-nainte și-napoi 
C-așa joacă pe la noi!” 

sau:  

,,Hai, mândră, să te sărut 
Că de mâni mă duc la plug; 

Ziua-i mare, locu-i tare, 
Gura n-are stâmpărare.” 

Printre jocurile vechi, locale, avem pentru bărbați: bătuta, corăgheasca, rața, iar pentru perechi: hora, 
floricica, busuiocul, polca. În cadrul acestor jocuri sunt predilecte strigăturile cu caracter satiric: 

,,Mărioară de pe coastă 
Cu păr lung și mintea proastă,  

De ți-ar fi mintea ca părul 
N-ai iubi pe tot mișelul.” 

sau: 

,,Câtu-i soarele de sus 
Ca la Berești fete nu-s, 
Că-s făcute pe măsură 

Și-s a dracului de gură!” 
Obiceiurile de iarnă sunt bine reprezentate și păstrate prin colinde, plugușor, jocuri cu măști, jocul caprei, 

jocul ursului. Mersul cu steaua și cu globul se practică de copii și adolescenți. Colindele, însă, prilejuiesc o 
participare în masă a sătenilor. Copiii încep să colinde în după-amiaza premergătoare zilelor de sărbătoare, iar 
flăcăii, fetele și unii din cei căsătoriți merg la colindat seara și noaptea, formând cete de colindători. Urările cu 
plugușorul au la bază un monolog spus de un urător însoțit de o ceată care mânuiește la refren clopoțelul, fluierul, 
toba, buhaiul, harapnicul. Plugul este și un prilej de joc cu o formație numeroasă de flăcăi pentru horă, cu muzică și 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

105 
 

lăutari. Bătrânii spun că la această formație se alătura un plug cu doi sau patru boi, care trăgea prima brazdă din anul 
respectiv: 

,,S-a sculat mai an, bădica Traian, 
A încălecat, 

La câmp a plecat 
Și în scări s-a ridicat, 

Peste câmpuri s-a uitat,  
Ca s-aleagă loc curat 
De arat , de semănat, 

La arat în câmpul mare, 
După răsărit de soare. 

Măsurară și arară: 
Lunile-movilele, 
Marțile-coștilele, 

Joile-văile, 
Vinerile-poienile, 

Sâmbetele-hârtoapele, 
Că așa ni-s locurile.” 

Cadrele didactice, alături de copii și părinți, duc în prezent o activitate susținută de păstrare și promovare a 
tradițiilor și obiceiurilor locale. Tradițiile și obiceiurile românești sunt parte a culturii naționale menite să organizeze 
viața țăranilor, să marcheze momentele importante ale trecerii lor prin viață, să le modeleze caracterul. 
Bibliografie: 
Luncanu Maria, Luncanu Al., ,,Monografia comunei Berești-Bistrița”, 1981, Editura Litera, București. 

 
 

Copiii - păstrători ai obiceiurilor şi tradiţiilor locale 
Profesor învățământ primar Erdic Carmen-Gabriela 

Şcoala Gimnazială „Emil Brăescu” Măgura 
 
Zestrea unei naţiuni o constituie valorile sale culturale şi tradiţionale: graiul, portul, obiceiurile şi religia. 

Când acestea sunt pe cale de dispariţie putem vorbi de un proces ireversibil de degradare a naţiunii şi chiar de 
dispariţie a acesteia. 

În lumea contemporană, a vorbi despre tradiţie ar părea că înseamnă a fi în urma societăţii, sau a promova 
lucruri perimate, ori a privi prea mult în trecut. Trecem însa prea uşor cu vederea faptul că tradiţia înseamnă o sumă 
de valori, o experienţă comunitară, în mijlocul căreia ne naştem şi de la care plecăm, chiar atunci când inovam. 
Pentru ca, aşa cum remarcau, în estetică, G. Călinescu la noi şi T. S. Eliot în America, raportul dintre tradiţie şi 
inovaţie înclina în favoarea celei dintâi.  

Inovaţia fără tradiţie nu are sens, iar ceva cu totul nou nu ar fi înţeles de nimeni şi nici util. Dacă înţelegem 
tradiţia ca pe o sumă de valori, dacă conştientizam faptul că ne naştem, trăim şi profitam de pe urma tradiţiei, în 
sensul larg al termenului, cel de totalitate a valorilor acumulate de societate la un moment dat, putem lega tradiţia de 
educaţie, de credinţă, de cultură şi tehnică, de toate domeniile vieţii, de noi înşine, care, astfel, trebuie să devenim 
responsabili pentru valorile pe care le cream şi le transmitem celor care ne vor urma.  

Astăzi, când facem parte din familia unită a ţărilor europene, când relaţiile dintre aceste state, bazate pe 
încredere şi întrajutorare, sunt mult mai prietenoase, când graniţele devin treptat doar imaginare, naţiunile pot dăinui 
în timp prin ce au mai trainic şi mai valoros. 

Pentru că generaţiile care ne urmează să cunoască rădăcinile poporului şi evoluţia sa pe treptele istoriei, este 
de datoria noastră, a celor cu misiunea de educatori, să le lăsăm cât mai puţin alterată zestrea de care vorbeam, 
pentru a ne recunoaşte şi a nu uita că am fost şi că suntem români. 

Oriunde, în Europa şi în lume, oricâtă unitate în diversitate ar exista, ceea ce ne păstrează identitatea sunt 
graiul, portul şi obiceiurile. 

Această preocupare de transmitere spre viitor a tradiţiilor şi obiceiurilor locale s-a păstrat de-lungul timpului 
şi în localitatea noastră prin activităţi de ţesut, cusut, cojocărit, cântece transmise prin viu grai, dansuri populare, 
obiceiuri, descântece etc. 

Tradiţiile românilor sunt comori ce nu ar trebui uitate sau părăsite şi nici schimbate prin troc cu alte 
obiceiuri importate din alte ţări. Ele sunt ale noastre, ne caracterizează, ne definesc şi prin ele ne simţim mai bogaţi, 
mai aleşi, mai altfel decât alţii. Aceste tradiţii ne fac mai “exotici” în ochii europenilor şi altor naţii, putem fi subiect 
de discuţii şi de laudă, de aprecieri cu semnul mirării. 

Tradiţiile românilor sunt diferite de la o zonă la alta, după cum spune vorbă câte bordeie, atâtea obiceiuri, 
însa tocmai acest lucru ne face mai frumoşi, mai atrăgători şi mai originali. Poporul român a fost întotdeauna un 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

106 
 

popor credincios, în majoritate ortodox, iar majoritatea tradiţiilor şi obiceiurilor relaţionează cu sărbătorile religioase. 
Varietatea tradițiilor şi obiceiurilor se datorează trecutului zbuciumat pe care l-a avut poporul nostru, cotropitorii ce 
au venit în ţar noastră s-au îndrăgostit atât de mult de ea, încât s-au stabilit aici, şi-au întemeiat familii, au adus cu ei 
datini şi obiceiuri şi au împrumutat de la noi, rezultând mozaicul de tradiţii şi obiceiuri. 

Aplicând cele mai sus relatate, putem spune că şi şcoala este pusăîin situaţia de a răspunde provocărilor 
lumii moderne, prin promovarea sau nu a unor categorii de valori în rândul tinerilor. Prin calitatea sa educaţională, 
şcoala poate reprezenta unul dintre locurile de păstrare şi transmitere a valorilor identitare. De aceea educaţia şcolară 
reflectă stadiul la care a ajuns o societate, valorile care primează dar şi un anumit raport între tradiţie şi noutate. A 
vorbi despre păstrarea şi transmiterea tradiţiei populare în şcoli ar însemna, practic, a vorbi de o foarte sumară 
preocupare, care figurează prea puţin în programele de învăţământ, iar, de multe ori, nici între activităţile 
extraşcolare. Învăţământul ignoră, uneori, relevarea valorilor identitare româneşti, preferând introducerea în studiul 
elevilor a unor valori în vogă, cum ar fi educaţia sexuală (de la vârste foarte mici) şi promovând distracţiile sub orice 
formă, în locul aprofundării unor discipline folositoare vieţii.  

De aceea, în acest domeniu, studiul tradiţiilor populare, cunoaşterea şi conservarea valorilor identitare, 
stimularea interesului tinerilor pentru aceste valori, cultivarea aptitudinilor lor artistice sau meşteşugăreşti ar putea 
contribui mult la dezvoltarea personalităţii umane, la spiritualizarea şi socializarea tinerilor, la găsirea unui sens al 
vieţii, a unei motivaţii existenţiale, de care adeseori sunt lipsiţi. Într-un cuvânt, putem spune că patrimoniul valorilor 
identitare româneşti poate constitui, pentru societatea actuală, o alternativă educaţională, artistică, economică, cu un 
potenţial deloc neglijabil, o alternativă şi o soluţie a unora dintre dilemele, căutările şi neîmplinirile contemporane.  

Cred că românii ar trebui să-şi păstreze şi să transmită mai departe tradiţiile. Ele ne diferențiază ca popor, 
dar şi ca regiuni. Şi consider că ne putem crea propriile tradiţii, în familie, de sărbători şi nu numai. Tradiţiile ne 
aduc împreună, să împărtăşim clipe fericite. 
Bibliografie: 
„Valori şi tradiţii româneşti” - Editura Pim, Iaşi, 2006; 
Ion Ghinoiu, Obiceiuri populare de peste an. Dicţionar, Bucureşti, Editura Fundaţiei Culturale Române, 1997; 
I. Ghinoiu, Sărbători și obiceiuri românești, Editura Elion, București, 2003. 

 
Obiceiuri băcăuane de mărţişor 

Profesor învățământ primar Guraliuc Lucica 
Şcoala Gimnazială „Nicolae Iorga” Bacău  

 
Mărţişorul, pe care îl cunoaşte toată lumea este vechi de mai bine de două milenii. Pentru prima dată el a 

fost folosit de geto-daci şi se prezenta sub forma unui şnur gros, împletit din fire albe şi roşii. Săpăturile arheologice 
au confirmat ideea că geto-dacii au fost primii care l-au folosit, utilizind mai ales aceste două culori. 

Mărţişorul, sau „mărţiguş” sau „mart”, reprezenta iniţial un ban de argint sau de aur, la care se adauga 
şnurul amintit mai sus, şi era purtat de copii la gât sau la mână. Superstiţioşi, aceştia credeau că le va purta noroc în 
viaţă, îi va lăsa curaţi ca argintul, iar bolile îi vor ocoli. 

Conform unor tradiţii locale, în satul Gura-Văii, mărţişorul se punea în zorii zilei de întâi martie, începând 
de la răsăritul soarelui. Conform credinţei existente, copiii nu trebuiau să fie văzuţi de femeile însărcinate, 
considerându-se că acest lucru ar duce la apariţia unor pete pe feţele lor. Alţii purtau mărţişorul la gât chiar 12 zile, 
după care acesta era aşezat pe crengile unui pom. 

În alte zone, cum ar fi Parincea, Ungureni sau Filipeni, oamenii păstrau şnurul până la cântatul cucului sau 
până la venirea berzelor. Treptat, banii de argint sau aur au fost înlocuiţi cu carton sau pânză în special stofă luată de 
la pălării. Interesant este faptul că acum jumătate de secol, în Mărgineni, Constantin şi Maria Albu creaseră o 
adevărată şcoală de confecţionat mărţişoare, unde un accent deosebit se punea pe confecţionarea şnurului, realizat în 
special din fir de mătase. 

„Mărţăguşul” nu era oferit oricui, ci doar persoanei iubite, el simbolizând dragostea pe care o purta pentru 
persoana respectivă cel care îl dăruia. Oferit la întâmplare, el demonstra dispreţul pentru persoana căruia îi era 
adresat. Cel care primea mărţişorul, după ce-l purta la gât în văzul lumii, îl aşeza la sfârşitul lui martie într-un copac, 
de preferinţă prun, măr sau păr, şi urmărea ce roade va da copacul pe parcursul anului. Bogăţia roadelor semnifică o 
dragoste profundă, adevarată, pe când, dacă fructele erau puţine şi mici, însemna că iubirea este falsă. 

De scurt timp, mărţişorul este confecţionat din ebonită, plastic, plexiglas sau tablă, fapt ce a „omorât” 
oarecum tradiţia. Purceluşi, pisicuţe, elefănţei au transformat mărţişorul într-un simplu act de comerţ. Dureros este 
faptul că chiar la ţară, locul unde de obicei se păstrează tradiţiile, se înregistrează invazia tablelor ştanţate.  

 
 
 
 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

107 
 

Obiceiuri calendaristice şi practici magice în  comuna Zemeș, jud.Bacău 
Profesor învățământ primar Fodor Lenuța 

Școala Gimnazială ,,Ștefan cel Mareˮ Zemeș 
 

Conform dicţionarului, cultura este totalitatea valorilor materiale şi spirituale create de omenire şi a 
instituţiilor necesare pentru comunicarea acestor valori.43 În timp ce tradiţia este un ansamblu de concepţii, de 
obiceiuri, de datini şi de credinţe, care se statornicesc istoriceşte în cadrul unor grupuri sociale sau naţionale şi care 
se transmit prin viu grai din generaţie în generaţie, constituind pentru fiecare grup social trăsătura lui specifică.44 

De-a lungul timpului au văzut lumina tiparului diferite surse de informaţii ce privesc cultura şi tradiţiile 
poporului nostru. Aceste informaţii despre obiceiuri şi cultură păstrează în miezul lor adevărul istoric pe care l-a 
cunoscut ori l-a înfăptuit poporul nostru. Ele sunt dovada continuităţii naţiunii noastre şi trebuie să ne semnaleze 
preţuirea valorilor culturale proprii.  

Privitor la obiceiurile din Moldova, Dimitrie Cantemir menţiona că acestea „sunt tot atât de deosebite, cât 
este de deosebit aerul de la un ţinut la altul al ţării”45. Obiceiurile de peste an, afirma Ioan Dănilă, „jalonează ciclul 
vieţii” şi „se combină cu calendarul sărbătorilor religioase creştine şi cu secvenţe din vieţile sfinţilor”46. Numai 
cunoscând fondul de experienţă al poporului român putem exprima continuitatea neîntreruptă a noastră, a românilor 
moldoveni de pe aceste plaiuri carpatine.  

Este de aşteptat faptul că tradiţiile şi obiceiurile unui popor, ale unei regiuni sau ale unei arii mai strânse să 
sufere unele modificări, chiar şi pe parcursul unei perioade mai scurte de timp. Acest aspect s-a remarcat şi în cazul 
localităţii Zemeș, că o parte din obiceiuri şi tradiţii s-au păstrat nemodificate în decursul vremii, în timp ce altele au 
suferit schimbări sau ajustări. 

Obiceiuri calendaristice şi practici magice 
Dintre toate obiceiurile de peste an, la Zemeș, cel mai atractiv este Crăciunul, ce se remarcă prin bogăţia 

datinilor. Fireşte, şi Paştele este un prilej de sărbătoare, dar care se respectă mai mult prin ritualuri strict bisericeşti. 
Alături de aceste sărbători principale ale iernii şi primăverii, se mai amintesc foarte puţine obiceiuri ale verii, cum ar 
fi ,,Sânzieneleˮ. Oamenii au subînţeles şi alte practici magice împletite cu sărbătorile din calendar, având diferite 
scopuri: ferirea de boli,  măritişul sau însurătoarea, alungarea duhurilor rele etc. 

Crăciunul este sărbătorit în comuna noastră prin pregătirea de mese tradiţionale, cu preparate din porc şi 
viţel (cârnaţi, tobă, sarmale, ciorbe, răcituri şi fripturi), cozonaci şi prăjituri sau colăcei pentru colindători. Tăierea 
porcului se face în preajma Ignatului şi se obişnuieşte a se urca deasupra animalului sacrificat,  copiii gospodarului, 
pentru a ,,creşte mari şi sănătoșiˮ. Cu prilejul Crăciunului se umblă cu ,,Colindaˮ şi ,,Steauaˮ.  

Conform dicţionarului, colinda este cântecul tradiţional cântat de cete de copii, de flăcăi sau de adulţi, cu 
prilejul Crăciunului sau a Anului Nou.47 Însă la Zemeș nu se merge cu colinda de Anul Nou, ci cu „Pluguşorul”, 
„Capra”, „Ursul”, „Căluţul” (mai rar), iar în dimineaţa Anului Nou cu „Sorcova”. Cel mai îndrăgit obicei este 
Colindatul. Aproape toţi interlocutorii mei l-au apreciat ca fiind preferatul lor cu ocazia Crăciunului. Se colindă în 
Ajunul Crăciunului începând de după amiaza şi până seara, aproape de miezul nopţii. Cu ,,Steauaˮ se umblă numai în 
dimineaţa primei zile de Crăciun. Colindătorii adulţi, de regulă, merg numai la familii cunoscute, pe când copiii 
umblă pe la toate casele. Se cântă colinde numai cu tentă religioasă, despre Maica Domnului, despre cei trei magi, 
despre cei trei păstori etc., slăvindu-se Naşterea Mântuitorului. Desigur că grupurile de colindători pot fi formate şi 
din fete şi din băieţi, după cum pot fi şi grupuri numai din fete sau numai din băieţi, depinzând de relaţiile dintre 
colindători.  

Sunt foarte multe colinde ce se învaţă şi la şcoală sau de pe cd-uri ori colinde ce nu s-au uitat din copilărie, 
învăţate de la părinţii interlocutorilor mei.  

De Anul Nou obiceiurile sunt mai variate, dintre acestea detaşându-se „Pluguşorul”. În fiecare Ajun de An 
Nou, pe 31 decembrie, cu fastul impus de o sărbătoare pe care toţi o ţin, ,,Pluguşorulˮ, „numit odinioară Plugul” este 
„datina care, la români, se menţine uimitor de temeinic”.48 Cu o recuzită sugestivă (clopote, tălăngi, bice – mai rar – 
şi  buhaie) cetele de urători merg pe la casele gospodarilor recitând urături. Acestea diferă ca formă, ca versificaţie, 
dar ideea este aceeaşi, cu referire la muncile agrare necesare obţinerii pâinii: arat, secerat, treierat, măcinat, făcutul 
colacilor. În încheiere se fac urări de belşug şi sănătate gazdelor. Zgomotele făcute de clopote şi tălăngi semnifică 
bucuria apropierii unui an nou şi alungarea anului cel vechi şi bătrân. În trecut umblau cu uratul numai copiii sau 
oamenii necăjiţi, iar gospodarii înstăriţi erau gazdele. Astăzi nu se mai ţine cont de acest lucru, cete de copii mergând 

                                                 
43 Academia Română.Institutul de Lingvistică „Iorgu Iordan”, Dicţionarul explicativ al limbii române, Bucureşti, Ed. „Univers 
enciclopedic”, 1998,  p. 248. 
44 Ibidem, p. 1101. 
45 Ichim, Dorinel, Zona etnografică Trotuş, Bucureşti, Editura „Sport-Turism”, 1983, p. 131. 
46 Eugen Şendrea, Calendarul tradiţiilor şi datinilor, Bacău, Editura „Egal”, 2006, p. 3. 
47 Academia Română.Institutul de Lingvistică „Iorgu Iordan”, op. cit., p. 196. 
48 Vasile Adăscăliţei, Istoria unui obicei, „Pluguşorul”, Iaşi, Editura „Junimea”, 1987, p.5. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

108 
 

din casă în casă după bani, nemaiprimindu-se colăcei, mere sau nuci ca răsplată. Oamenilor care nu primeau 
colindători li se urau numai rele: „Vai de cei care nu lasă/Pe colindători în casă/C-acelora sunt gătite/Vremuri grele 
şi-ndrăcite...”. Oamenii mari nu mai obişnuiesc să meargă cu ,,Pluguşorulˮ, fiind obosiţi după o zi în care „au tras 
tare să termine toată treaba ca să nu le mai rămână şi pe la anul”, am aflat de la sătenii cu care am stat de vorbă. 
Tineretul obişnuieşte să plece cu uratul de dragul distracţiei şi a întâlnirii cu prietenii.  

„Ursul” este un obicei cu mare preţuire în rândul localnicilor. „Cântecul Ursului” numai în Moldova se 
păstrează, iar de la o zonă la alta diferă textul şi modul de prezentare al spectacolului. Originile acestui joc nu se 
cunosc exact, spunându-se că ar fi un joc practicat de  ţiganii ce umblau cu ursul legat de lanţ prin sate, cu scopul de 
a-l pune să-i calce pe şale pe cei cu dureri de acest gen şi punându-l apoi să joace pe jar, spre deliciul spectatorilor, 
urmând apoi să fie plătit. Jocul Ursului (cel îmbrăcat în piele de urs) este îndemnat de comandant  şi de alţi toboşari, 
de diverse personaje cum ar fi: baba, moşneagul, bădănarul şi alţi mascaţi. La un moment dat ursul se preface că 
moare şi apoi se trezeşte şi joacă mai abitir decât înainte. Acest lucru s-a spus că ar însemna eternul ciclu al morţii şi 
al reînvierii naturii.  

Cele mai cunoscute versuri ale jocului ursului sunt: „Frunzuliţă foi mărunte/Vine ursul de la munte/Tot pe 
labe şi-n genunche/Şi s-apropie de sat/La neveste cu bărbat./Urşii mei de la Moldova/I-am adus bătând cu toba/Urşii 
mei din Geamăna/I-am adus cu sania./Şi-ăsta-i ursul cel mai mare/Care nu face parale/Şi-ăsta-i ursul cel mai 
mic/Care nu-i bun de nimic./Şi-aceasta-i ursoaica mică/Care nu joacă de frică./Hai ursule, hai cu mine/Să te-nvăţ a 
trăi bine/Cu pâine şi cu măsline”. 

Alături de jocul ,,Ursuluiˮ, foarte gustat de localnici este şi cel al ,,Căpriţeiˮ. Un bot de capră din lemn, 
mânuit de o sforicică ce îl deschide şi îl închide într-un ritm de trei bătăi, cu corniţe, de obicei, ale unui ţap vânat, un 
băţ în prelungirea capului, peste care se pune o mantie împodobită cu hârtie creponată sau făcută pur şi simplu dintr-
un covor ţărănesc, reprezintă personajul principal al acestui joc. Ca şi la jocul ursului, Căpriţa urmează un ritual. Ea 
este dusă la târg spre vânzare, deoarece nu mai vrea să dea lapte, iar acolo urmează negocieri pentru înţelegerea la 
preţ. Capra se preface că moare, iar stăpânul îi promite zahăr, rachiu şi altele cu scopul s-o trezească. Ea nu se ridică 
decât la auzul dăruirii unui ţap. Jocul se încheie cu urări pentru casa gazdei şi se aşteaptă răsplata .  

„Semănatul” sau „Sorcova” este obiceiul ce se practică în dimineaţa zilei de Anul Nou. Se seamănă cu 
boabe de orez sau grăunţe, dar se merge si cu câte o crenguţă de brad împodobită cu beteală sau alte ornamente. Prin 
acest obicei se urează gazdelor belşug şi sănătate. Se spune că nu trebuie să se măture boabele semănate în această zi, 
deoarece s-ar mătura norocul.  

De Bobotează se practică o serie de practici magice cu diferite scopuri. Cel mai cunoscut este cel în care se 
află ursitul. Pentru aceasta se obişnuieşte să se pună un fir roşu în faţa pragului, ca la venirea preotului în casă, acesta 
să  păşească peste el. Firul se leagă de busuiocul lăsat de preot în paharul cu aghiazmă şi se pune sub pernă de către 
fata de măritat, în ajunul Bobotezei. Se spune că pe cine va visa fata în acea noapte cu acela se va mărita. Iar de nu 
va visa pe nimeni înseamnă că nu se va mărita în acel an. O altă practică este cea în care, la miezul nopţii, în ajun de 
Bobotează, se pune în faţa oglinzii o ceşcuţă cu apă curată şi cu ajutorul unei lumânări vei vedea în acea apă cu cine 
te vei căsători. „Eu am văzut o mustaţă, iar viitorul meu soţ avea să-şi lase mustaţă peste câţiva ani de la căsătorie şi 
o poartă şi acum”, îmi povestea cu plăcere una dintre interlocutoarele mele zemeșene.   

Tot pentru a-şi visa ursitul, fetele îşi mai puneau sânziene sub pernă în ajunul sărbătorii Sânzienelor. De 
Duminica Tomii se pun frunze de tei pe la porţile gospodarilor, după ce, în prealabil, au fost sfinţite la biserică. Se 
spune că teiul este simbolul iubirii la români, dar şi că se aseamănă cu limbile de foc sub chipul cărora s-a pogorât 
Duhul Sfânt peste cei doisprezece apostoli, dându-le darul de a vorbi toate limbile popoarelor, pentru a-L propovădui 
în toată lumea pe Hristos. 

Toate aceste sărbători se serbează prin 
practicarea acestor frumoase obiceiuri, dar şi prin 
primenirea gospodăriilor, prin pregătirea meselor cu 
diverse mâncăruri şi băuturi, făcându-se vizite la 
părinţi, la rude apropiate sau se dau petreceri. Desigur 
că niciodată credincioşii nu uită să-şi îndeplinească 
datoria de buni creştini.  

Acestea sunt cele mai cunoscute obiceiuri din 
zona noastră. De menţionat este şi faptul că 
obiceiurile pur autentice din comuna Zemeş sunt 
aproape inexistente. Cele precizate mai sus sunt un 
amestec de obiceiuri şi practici aduse de pe alte 
meleaguri, odată cu venirea locuitorilor din satele lor 
de baştină; mulţi s-au aşezat la noi pe linie de serviciu, 
exploatarea petrolului fiind principala activitate din 
comuna noastră. 

Grup de copii din Zemeş 

 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

109 
 

Bacău - istoria din inima Moldovei 
Profesor învățământ primar Gaşpar Monica 

Şcoala Gimnazială ,,Miron Costin” Bacău 
 

Tradiția reprezintă ansamblul de datini, obiceiuri, credințe care se statornicesc în cadrul unor grupuri sociale 
şi care se transmit din generație în generație. 

Obiceiul este o deprindere consacrată comună unui popor sau unei comunități. Este o manifestare spirituală 
inedită şi originală care nu este la fel pe întreg cuprinsul țării. 

Aşa cum orice prunc, prin fenomenul naşterii, capătă o identitate şi dobândeşte o informație genetică de care 
nu se poate detaşa niciodată, nici această cultură tradițională nu-şi poate pierde identitatea şi nici valoarea de 
document a informațiilor transmise de la o generație la alta. 

Dezvoltarea şi menţinerea relaţiilor cu bunicii, valorificând tradiţiile populare româneşti, atitudini ca 
respectul, empatia pentru persoanele vârstnice, lipsa figurii bunicilor trebuie transmise generaţiilor următoare.  

Tradiţii şi obiceiuri româneşti sunt o poartă deschisă de transmitere şi de perpetuare a tezaurului nostru 
folcloric în rândul elevilor. Ele sunt unele dintre cele mai frumoase din lume, iar şezătoarea este cea care îmbină 
aproape toate elementele folclorice: dansul, cântecul, snoavele, plăcintele coapte în cuptor, dar şi nu în ultimul rând 
voia bună. 

În tradiția românească, șezătoarea este o adunare de mici dimensiuni specifică mediului rural, care are loc 
în serile de seară. Cei care participă la șezătoare lucrează, cântă, povestesc și joacă anumite jocuri sociale. Ciclul 
anual al șezătorilor are loc după terminarea muncilor agricole. El începe înainte de postul Crăciunului şi se încheie 
înainte de postul Paştelui. Băcăuanii și turiștii, unii veniți special pentru alaiul datinilor de iarnă, se vor delecta cu 
sunetele de zurgălăi, șuieratul bicelor ori ritmul tobelor, într-un spectacol sonor completat cu unul al culorilor și 
croielilor specifice costumelor tradiționale moldovenești, ținutele mascaților sau „găteala” Caprelor, Căluților, a 
Urșilor, Irozilor ori „haiducilor” din Ceata lui Jianu.  

În orașul Bacău poți vizita Casa Memorială a lui George Bacovia. Aici au locuit părinții poetului, dar și 
acesta timp de 22 ani. Muzeul de Ştiinte ale Naturii „Ion Borcea”, situat în Parcul Cancicov ne oferă ocazia de a 
vizita parcul şi frumuseţea naturii. Un alt obiectiv turistic din oraşul nostru este Complexul Muzeal Iulian Antonescu, 
unde putem cunoaşte câte ceva din istoria locală. Biserica Precista, cu hramul Adormirea Maicii Domnului, parte 
componentă a Complexului arhitectonic al Curţilor domneşti din Bacău, a fost construită în vremea lui Ştefan cel 
Mare, de fiul său, Alexandru, fiind sfinţită la 1 ianuarie 1491. Construită din piatră şi cărămidă, în stilul specific 
epocii lui Ştefan cel Mare, biserica este foarte bine proporţionată, sveltă, de plan treflat cu turlă, având o lungime de 
25,68 m. 

Observatorul Astronomic „Victor Anestin” – proaspăt restaurat și modernizat, ne oferă o incursiune în 
misterele Universului, cu spectacole de planetariu și expoziții. Casa Memorială „Nicu Enea” în care a trăit și a lucrat 
pictorul Nicu Enea. Colecția expusă cuprinde obiecte personale, fotografii, corespondență și lucrări de pictură și 
grafică semnate de pictorul băcăuan. 

Identificarea valorilor istorice locale şi conştientizarea copiilor privind rădăcinile neamului nostru şi 
promovarea tradiţiilor şi obiceiurilor locale sunt importante în dezvoltarea copiilor de mâine. Vrem să învăţăm elevii 
să aprecieze frumuseţea portului popular, a dansului şi cântecului românesc, a meşteşugurilor tradiţionale atât de 
mult apreciate în ţară cât şi în afara ei.  

Tradiţiile noastre, moştenite din moşi-strămoşi, dorim să fie preluate şi transmise următoarelor generaţii, 
pentru a sădi în inimile copiilor dragostea pentru frumos şi autentic, armonie, graţie, ritm.  

Bacău va fi întotdeauna oraşul meu. Aici este casa mea, aici este familia mea, aici sunt prietenii mei. Este 
locul unde mă voi întoarce întotdeauna cu drag şi unde toată lumea mă așteaptă cu braţele deschise. Este un loc cu 
oameni gospodari, prietenoşi şi respectuoşi. Aici am făcut primii paşi, aici am învăţat să vorbesc, aici am învăţat să 
scriu. Am avut şi am o viaţă fericită alaturi de prietenii şi oamenii din jurul meu. 

Oraşul meu va reprezenta mereu pentru mine un colţ de rai, plin de amintiri plăcute şi locuri minunate de 
vizitat. 
Bibliografie: 
Zargidava, Revistă de istorie, Bacău, I (2002) şi II (2003); 
Simboluri istorice băcăuane, Ştiuca Sevastian, 2010. 
 

 

 

 

 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

110 
 

Obiceiuri şi tradiţii strămoşeşti pe valea Tazlăului 
Profesor învățământ primar Gunea Marina 

Şcoala Gimnazială „Miron Costin”Bacău 
 

Satul românesc păstrează şi în mileniul al treilea obiceiuri şi tradiţii româneşti. Aşezată pe cursul râului 
Tazlău, la nord de municipul Oneşti, comuna Helegiu este o mărturie a încăpăţânării vechilor răzeşi. Locuitorii 
satelor sale, Brătila, Deleni, Drăgugeşti şi Helegiu, conservă frânturi din obiceiurile strămoşeşti. 

Delanarii, aşa cum le place să li se spună, pun în scenă în fiecare Ajun de An Nou obiceiul Pluguşorului. 
Legat de motivul primei brazde, celebrat calendaristic în Seara de Vasile Sfântu, textul explică statutul excepţional al 
începutului. Versurile moldovenilor vorbesc despre un timp al Anului Nou, invocat să alunge vechiul an, un timp de 
trecere, al acţiunii depline a tuturor forţelor, atât benefice cât şi a celor malefice. Îmbrăcaţi în straie populare, cu 
căciuli de miel pe cap, cu picioarele în opinci rămase de la străbunici, ascunşi sub suman, flăcăii satului cântă în 
fiecare zi de 31 decembrie Pluguşorul.  Alaiul umblă din casă în casă, de la un capăt al satului la celălalt, purtând pe 
uliţele satului o pereche de boi şi un plug. În curtea gospodarilor gazde, se trage simbolic prima brazdă. E un nou 
început: este începutul ciclului agricol, moment augural pentru rodnicia pământului şi vitalitatea celor care îl 
lucrează , iar, pe de altă parte, e debutul unui ciclu cosmic, legat osmotic de viaţa satului. Ceremonialul se încheie  cu 
urările de reuşită, belşug, rodnicie şi bună desfăşurare a lucrărilor agricole în tot anul adresate gazdei. Bătrânii satului 
confirmă că în vremurile de demult oamenii îşi deschideau şi mai larg porţile fiindu-le teamă de incantaţia pe care o 
rosteau plugarii celor care nu îi primeau Drele pe podele/Şi bureţi pe pereţi,/Câte pene pe cocoşi,/Atâţia copii 
burdăhănoşi. 

Posdate Pluguşorului, sunt colindele de Crăciun. Performate în timpul excepţional al sărbătorii Naşterii 
Domnului, colindele răsună încă în satul Deleni. Cântate acum doar de către copiii satului,în seara de ajun, cândva de 
ceata de flăcăi, ele spun an de an adevărul despre început. Un colind păstrat în mentalul colectiv al satului este 
Domn, domn, să-nălţăm. Copiii narează despre un timp al colindatului, în absenţa boierilor plecaţi la vânătoare. E 
evidentă paralela cu textele ceremoniale de nuntă, unde mireasa este aflată la o vânătoare de căprioare. Un obicei 
nealterat a rămas mersul cu Steaua. Băieţii satului, doar ei, colindă din casă în casă, în cele trei zile de Crăciun şi 
rostesc cu putere versurile. Ei sunt primiţi de către gazde în case, iar cu privirea spre răsărit, aşezaţi în faţa icoanei, 
cu capul descoperit, copii deapănă firul narativ al naşterii Fiului în ieslea din Betleem, urmată de călătoria fabuloasă 
a celor trei magi, călăuziţi de stea.  

Femeile satului păstrează încă viu obiceiul bocetelor. Mame, soţii, fiice sau nurori bocesc mortul. Cu capul 
musai acoperit, în straie negre, femeile se tânguiesc, povestind despre faptele bune ale celui care se pregăteşte pentru 
marea trecere.(,,te duci dincolo”). Bocetul în satul de pe dealul Deleniului a păstrat ca mod de expunere monologul. 
E o confesiune a durerii, a regretului, iar ca laitmotiv rămâne cererea bocitoarei adresată defunctului de a duce către 
cei de dincolo informaţii din viaţa celor vii şi iertarea celor plecaţi neîmpăcaţi. 

Bocetele se încadrează,din punct de vedere funcţional, ritualului de înmormântare, iar la nivel formal, 
genului liric datorită formei personale spunere a durerii. Conform credinţelor tradiţionale mortul nu poate fi dus la 
groapă nejelit. Încălcarea acestui ritual împiedică inserţia pribeagului în lumea de dincolo şi expune comunitatea 
influenţelor spiritelor malefice.  

Odată îngropat, grija pentru defunct nu încetează. În satul Deleni, femeile practică încă obiceiul tămâiatului. 
Timp de 40 de zile, o văduvă (vădana  satului), având atributul curăţeniei trupeşti, în zorii zilei tămâiază mormântul 
decedatului, alungând forţele rele şi înlesnind drumul spiritului.  

Practica ritualurilor şi păstrarea obiceiurilor fac satul românesc viu. Menţinerea tiparelor, formelor matrice 
se datorează caracterului tradiţional al culturii populare. Dacă noutatea agasează spaţiul urban, mediul rural păstrează 
şi perpetuează elementele tradiţionale. Dovadă stau uliţele satului natal care forfotesc în preajma marilor sărbători 
când mamele caută celor mici sau mari cingătoare, chimir, bundă, iţari, ii, sumane, atât de necesare în ritualul ce 
urmează a se reînfăptui.  
Biliografie: 
Ivăncescu, Ruxandra, Folclor, Reprografia Universităţii „Transilvania”, Braşov, 2008; 
https://ro.wikipedia.org/wiki/Deleni,_Bacău. 
 
 

Ritualul botezului în comuna Dofteana județul Bacău 
Educatoare Husariu Monica 

 Grădinița Roza Venerini Bacău 
 

Naşterea unui copil a reprezentat din totdeauna un eveniment deosebit în viaţa unei familii. Copilul schimbă 
viaţa unui cuplu, făcându-l mai responsabil, iar toată atenţia se va concentra asupra modului de creştere şi educaţie al 
celui ce va însemna cea mai de preţ avere. Fiecare locuitor al satului, indiferent de starea materială aşteaptă cu 
bucurie şi nerăbdare apariţia pe lume a ,,moştenitorilor”. Pe timpul sarcinii femeia trebuie să mănânce tot ce pofteşte, 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

111 
 

altfel se crede că poate pierde sarcina. Nu trebuie să fure sau să ia un lucru fără să spună deoarece pot apărea pe 
corpul copilului semnele lucrurilor furate. Se cumpără hăinuţele cu care se scoate copilul din maternitate spunându-
se că cel care va oferi primele scutece va fi simpatizat mai mult de copil. 

Fiecare lăuză trebuie să aibă o ,,moaşă” care va veni timp de 40 de zile şi va îmbăia copilul,va face masaj 
acesteia, va merge la preot în prima zi când s-a născut copilul pentru ca acesta să facă o rugăciune specială şi 
,,aghiasmă” cu care se va stropi copilul şi mama, iar până la botez nu are voie să iasă din curte. 

În cele 40 de zile mama primeşte rudele şi prietenii care vin în ,,rodin’’aducând daruri celui mic. 
La 40 de zile se oficiază ,,BOTEZUL”. Moaşa pregăteşte copilul îmbrăcându-l cu hăinuţe curate şi îl duce 

până în pragul Sfintei Biserici unde este preluat de ,,naşă’’. În pridvor intră lehuza căreia i se oficiază o slujbă 
specială( MOLIFTELE) atât pentru ea cât şi pentru copil. Se intră apoi în Biserică unde este pregătită cristelniţa 
pentru botez (înfăşurată cu atlas alb, panglică roşie şi flori). Aici are loc BOTEZUL, slujba aceasta având două părţi 

Pe o masă, separat de cea pe care se află obiectele preotului, se aşază copilul, se dezbracă şi se miruieşte de 
către preot, lumânarea fiind tot timpul aprinsă. Are loc aşadar, prima parte a slujbei. În a doua parte a slujbei, copilul 
este introdus în cristelniţa cu apă, iar când este scos din apa sfinţită este aşezat în hainele naşei, prima fiind,, 
CRÂŞMUŢA”, o bucată de pânză albă care trebuie lăsată lângă copil până a doua zi când are loc scoaterea din mir. 
Se spune că dacă cel mic va murdări crâşmuţa, când va fi mare va face ruşine părinţilor, aşa că trebuie avut grijă ca 
aceasta să se păstreze curată. Copilul este îmbrăcat cu hainele naşei ,ţinut de către aceasta în braţe până la sfârşitul 
celei de-a doua părţi a slujbei, iar lumânarea aprinsă în permanenţă în SF Biserică, în drumul spre casă însoţind 
pruncul şi stinsă la pragul casei în momentul în care naşa dă copilul mamei spunând ,,Ţi-am luat un păgân şi ţi-am 
adus un creştin”. A doua zi are loc „SCOATEREA DIN MIR”. 

Într-un vas special, curat (o balie) se pune apă caldă pentru a se îmbăia copilul, iar în apă naşa adaugă mai 
multe lucruri care au fiecare o anumită semnificaţie. Se pun flori, (să fie frumos ca florile) bani, (să aibă parte de 
bogăţie) miere, (să-i fie viaţa dulce) busuioc, (să-i surâdă norocul) un ou, (să-i fie viaţa uşoară) se aprinde lumânarea 
de la botez şi se picură ceară, iar aceasta se va ţine aprinsă în timpul cât naşa îl va îmbăia, pentru ca ceea ce îi va ura 
sau îi va prezice naşa, să se adeverească. Cu o bucăţică din betele sfinţite la botez de preot, naşa spală copilul pe tot 
corpul, făcându-i diferite urări: ,,să aibă ochii sănătoşi, frumoşi, pentru a vedea ce este bine şi ce este rău,să audă 
numai lucruri, iar de cele rele să se fereacă, să aibă mâini sănătoase, harnice care să facă numai lucruri bune, să aibă 
minte sănătoasă, ageră, iscusităsă poată pricepe lucrurile folositoare, să aibă picioare sănătoase cu care să meargă 
numai pe drumul cel drept şi bun în viaţă etc. Aceste urări sunt asemenea ,,ursitoarelor” care preziceau viitorul 
copilului, aşa că naşa cu multă răbdare şi calm, prezice un viitor cât mai bun şi frumos. Copilul este scos din apă şi 
îmbrăcat cu haine noi, albe aduse de naşa apoi este dus în faţa invitaţilor care au pe masă ,,bucate”, dar nu au voie să 
servească până ce naşa nu ,,închină” copilul astfel ,,Închin al meu fin şi-al lui Dumnezeu creştin (se pronunţă numele 
copilului şi se ridică sub forma Sfintei Cruci) în numele Tatălui, a Fiului şi a Sfântului Duh, amin (de trei ori). I se 
urează din nou: ,,Să crească sănătos, frumos, să facă cinste părinţilor, să fie iubit de toată lumea, să ajungă om 
învăţat, să aibă parte de un prinţ sau de o prinţesă care să-aprecieze toată viaţa… etc. 

Urmează petrecerea, iar la sfârşitul acesteia este adus copilul de naşă care îl poartă pe la fiecare masă, pentru 
că cei prezenţi să ofere un dar părinţilor, iar copilul va primi ,,SOMN”, adică un dar în bani, ce are ca semnificaţie 
,,să doarmă bine”‚ pentru a creşte mare. În urma naşei trebuie să vină moaşa cu un cozonac scobit la mijloc în care se 
pun bani de către invitaţi ceea ce semnifică dorinţa de a avea copii, lucrul acesta are o influenţă în ceea ce priveşte 
fertilizarea femeii.  

La un an naşii vin cu daruri la fin pentru ,,a-i lua din păr”. Se taie pentru prima dată după botez fire din părul 
copilului care se lipesc de doi bani de argint cu ceară curată în formă de cruce. Când copilul va ajunge la momentul 
căsătoriei, naşii de botez vor fi şi naşii de cununie. Până se va ivi acel acel moment naşii sunt părinţii spirituali, sunt 
modelul demn de urmat, iar finuţul îndrumat de părinţi va purta respectul cuvenit şi orice întâlnire cu naşii va fi 
aşteptată cu mare nerăbdare şi bucurie. Respectul pentru naşi îl va însoţi pe micuţ toată viaţa, ca un model demn de 
urmat şi transmis din generaţie în generaţie. 
Bibliografie: 
http://www.dofteana.ro/ritualul-botezului.php, accesat 10.10.2018. 
 
 

Satul Horgești – obiceiuri românești strămoșești 
Profesor Hurjui Păunița 

Școala Gimnazială ,,Alexandru Ioan Cuza” Bacău 
 
Satul Horgești care este și centrul comunei cu același nume, este așezat în partea estică a județului Bacău și 

a râului Siret. Deși beneficiar al unei civilizații străvechi și a unor tradiții românești bogate, astăzi satul se prezintă 
străinilor sărac în această privință. Poate de aceea nici nu s-a scris despre el, considerându-se ca neavând niăte tradiții 
populare deosebite, satul este o așezare oarecare, fără importanță istorică aparte. Și, totusi, ele au existat. Vechimea 
lui, lucrarea modelatoare a vieții religioase ce l-a animat, învecinarea cu alte sate la fel de „bătrâne”, schimburile 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

112 
 

culturale între oameni, au făcut ca și aici să existe anumite tradiții folclorice, despre care nu avem o consemnare 
scrisă decât în anul 1899. 

Din chestionarul prezentat de învățătorul N. Nicolau revizoratului școlar de la Bacău, constatăm la acea dată 
existența în sat a unor obiceiuri structurate pe marile sarbători creștine ăi civile: Crăciunul și Anul Nou. Astfel, la 
Crăciun se umbla cu colindul, obicei care astăzi, din păcate, s-a pierdut. La Anul Nou se dădeau ca și azi colăcei la 
urători, cu diferența ca în timpurile noastre tot mai puțini oameni fac colăcei, preferând să cumpere covrigi sau mere 
care implică mai putină cheltuială și se găsesc mai ușor. Fetele făceau colăcei pe care-i dădeau feciorilor asteptați de 
ele. Tot fetele, în seara de Anul Nou, cu ochii închiși, căutau pari de lemn și dacă găseau vreunul cu suprafața plină 
de cioturi se spunea că soțul va fi bogat. 

De asemenea, în acea noapte mergeau în ocolul vitelor și le sculau. Dacă se ridicau repede se credea că fata 
respectivă se va mărita curând. Existau pe atunci și tradiții legate de viața agricolă, în seara de Anul Nou așezându-se 
12 foi de ceapă, presărate cu sare, pe o suprafață plană, fiecare foaie reprezentând o lună a anului și care din ele 
secretau apă, în acea lună urmau să fie ploi mănoase. 

Toate aceste obiceiuri cu parii, cu vitele, cu foile de ceapă, sunt ignorate sau se mai practică doar izolat, 
pierzandu-se relevant. În schimb, astăzi, primăvara se acordă atenție plantei numite în popor „mana câmpului”. Este 
o planta interesantă din prima generație spontanee, care crește foarte rar, la locuri ascunse. Pe frunzele, dar mai ales 
pe lujerul florii, în perioada ei de maturitate, se disting forme ca a unui știulete de porumb, butoi sau spic. În funcție 
de aspectul acestora se spune că anul va fi bogat sau sărac în respectivele produse. De la bătrâni știu că obiceiurile 
populare legate de Crăciun și Anul Nou erau mult mai bogate în prima jumatate a secolului XX, până la instaurarea 
deplină a comunismului. Astfel, în fiecare an, la aceste zile, umblau prin sate cete de câte 4 - 5 capre, 4 - 5 stele, cu 
copii care vesteau Nașterea lui Hristos, de asemenea formații populare ca Banda Jianului, care de obicei erau urmate 
de grupuri mari de flăcăi, cu veselia și glumele lor îmbogățind aspectul sărbătoresc al zilei. Se jucau iarăși prin sat 
călușeii, ursul, cerbul. Pentru osteneala lor și pentru cinstirea sărbătorilor, toți acești mesageri ai tradițiilor folclorice 
moștenite din trecut, erau ospătați de gospodari cu mâncărurile tradiționale moldovenești din produsele muncii lor. 

Din toată această suită de obiceiuri românesști strămoșești, astăzi nu se mai umblă decât cu capra, făcută de 
flăcăii din sat sau din satele vecine. Uneori la jocul caprei este asociat și un ieduț, reprezentat de un copil mai inimos, 
care dau un farmec aparte momentului. Țin minte că încă fiind copil mai veneau, rar cei drept, cu căluțul sau cu 
cerbul, ceea ce era curiozitatea și plăcerea anului pentru toți copiii de pe ulită. 

Dar timpurile se schimbă și oamenii împreună cu ele. În locul frumoaselor grupuri cu obiceiuri strămoșești 
diverse, la Anul Nou se pot vedea o mulțime de mascați în cele mai grotești chipuri. 

Desigur, privită dintr-o anumită perspectivă, și masca este o expresie culturală, fiind muzee profilate numai 
pe acest produs artistic; dar de la masca traditional românească, cu semnificația ei ezoterică, cu seriozitatea cu care 
era purtată și până la măștile haotice cu nuanțe vulgare, demonice, care se văd astăzi în Horgești, este o mare 
distanță. După cum deosebire este și în comportamentul mascaților de azi, care profită uneori de chipul fals spre a 
face gesturi necontrolate, ce umbresc farmecul zilei, iar uneori ajung la manifestări infracționale. 

Horile și bâlciurile se țineau lanț mai înainte, ca semn al deschiderii omului spre aspectele plăcute ale vieții, 
înlesnite fiind formațiile de lăutari care veneau din satele vecine. Bâlciurile sau iarmaroacele cu scrânciobe și 
adunare de oameni, cu schimburi comerciale, se țineau înainte în fața actualei mori a satului, pe vale. Astăzi se țin la 
15 august, în centrul satului, la „Medean”, cu prilejul hramului bisericii catolice și în fața acesteia. 

Horile și petrecerile de noapte se făceau regulat la sărbători mari, pe tot parcursul anului, afară de posturile 
îndătinate, care aveau menirea de a pune ordine în viața oamenilor pe plan spiritual-moral, dar și fizic. Petreceri 
tinerești se fac și azi, denaturate prin atmosfera și muzica din discoteci, tot mai rar și fără a se ține seama de 
imperativele religioase amintite mai inainte. Pare că se va pierde într-o progresie malefic acuratețea și frumusețea 
folclorului românesc prin cântece ale unor „artiști” de valoare îndoielnică. Prin muzica lor ce se orientează uneori 
spre cântecele de șatră, străine de ființa cântecului autentic românesc, ele introduc în folclorul local al satului 
influențe vulgare, neserioase și este dezagreabil să auzi astfel de cântece așezate alături de o „Coragheasca” sau o 
horă moldovenească străbună, discreditată de generațiile actuale. 

La baluri, influența muzicii moderne pătrunde tot mai mult, având tendința să devină frecvent o formă de 
manifestare a unor tineri plecați puțin în lume, care revenind în sat, „uita” să mai danseze după o melodie populară, 
ce și-a pierdut pentru ei semnificația. În acest caz ei preferă să-și arate „calitățile” de dansatori distrându-se, nu așa 
cum făceau străbunii lor, ci în ritmul frenetic, dizgrațios, al unor mișcări mai mult sau mai puțin tumultoase. E 
inevitabil modernismul, căci trăim într-o lume aflată în continuu progres, dar a uita trecutul frumos și sănătos ce ni l-
au transmis înaintașii, a refuza darurile ce ni le-au lăsat moștenire și a ne îndepărta de ei prin noutăți, golite de 
consistent spiritualității bune, înseamnă a le jigni memoria. Nunțile se fac și azi, ca și mai înainte, precedate de 
cununia la biserică și de o seară pentru tineret sau „vedre”, cum se practică mai ales la catolici. După cununie se 
desfășoară petrecerea propriu-zisă la sfârșitul căreia nuntașii dăruiesc tinerilor ajutor material sau financiar pentru 
noul lor cămin. 

La catolici se mai pastrează încă, în anumite cazuri, obiceiul de a fi angajat vornicel care rostește 
„conacasia”. El transmite către consăteni invitațiile printr-o adresare specifică și regizează ritualul ieșirii miresei din 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

113 
 

casa părintească precum și derularea întregii petreceri. Cunoscut în sat pentru această frumoasă înclinație folclorică 
era locuitorul Pătrașcanu Anton, solicitat la astfel de ocazii. Botezul este însoțit de tradiții frumoase, ziua 
încreștinării copilului fiind prilej de bucurie și comuniune a rudelor și prietenilor, cu muzica și daruri pentru copil. 
După ce în prealabil a fost botezat, copilului i se va lua din păr de către nași la un timp oarecare după cumătrie, de 
obicei peste un an. 

Înmormântarea, pe lângă durerea pricinuită, este însoțită de o serie de obiceiuri creștinești, mai bogate la 
ortodocși decât la catolici, în funcție de starea materială. Pentru sufletul celui răposat se dă milostenie pomul și tot 
felul de lucruri de care se foloseste în mod curent un om în viața pământească. Pe drumul spre cimitir se dau de 
pomană punțile la oameni nevoiași. Apoi este obiceiul ca timp de 40 de zile să se tămâieze mormântul și cineva din 
familie să ducă o galeată de apă zilnic, unui om bătrân sau nepunticios, în sensul invers al deplasării pe drumul ce 
merge spre cimitir. Mai există apoi în sat o serie de superstiții legate de intersectarea căii omului cu mersul unei 
pisici care-i taie accidental calea. De asemenea, părerea greșită că a te întoarce din drum când ai uitat ceva, sau a-ti 
ieși cineva cu găleata goală în cale, este semn că-ti va merge rău. Se practică în sat și descântecul care a avut o 
exponentă în vecina, matușa Anica Zodian, de mulți ani decedată. 

Nu se remarcă în sat proverb sau zicători deosebite de cele obișnuite românești folosite în spațiul 
moldovean. Portul nu are nimic distinctiv în el, fiind utilizată vestimentația obișnuită a zilelor noastre. Doar la unele 
bătrâne catolice se mai poate vedea rar câte o catrință care amintește de vechiul veșmânt al strămoșilor lor ce s-au 
stabilit în sat. La 1899, după cum rezultă din chestionarul citat, se distingeau încă între portul catolicilor, care 
preferau culorile roșu, negru și alb, de cel al ortodocșilor, care preferau mai mult alternanța alb-negru. Limba este 
cea comună moldovenească, deși se mai observă totuși unele exprimări specifice la locuitorii catolici. Dar diferențele 
sunt mici, iar graiul moldovenesc asimilează în continuare și ultimele reminiscențe. 

În ce privesc tradițiile se observă la nivelul satului Horgești o îmbinare între cele promovate de catolici, cu 
cele perpetuate de ortodocși, fără mari diferențe între ele, mai conservatori dovedindu-se a fi primii decât ultimii. 
Aceasta se explică între altele și prin numărul lor mai mare astăzi decât cel al ortodocșilor, fapt ce le permite să aibă 
mai mulți tineri care rămân în sat și nu pleacă, așa cum ar vrea să facă majoritatea, spre centrele urbane. În acest sens 
îmbinarea între tradițiile specific catolicilor cu cele pe care ei le-au găsit la ortodocși când au venit în sat, s-a realizat 
atât de strâns încât este foarte greu să se poată face distincție la o eventuală analiză. Există totuși unele deosebiri în 
ceea ce privesc momentele principale din viața omului: botezul, nunta, înmormantarea. Contribuie și apartenența 
confesională, în acest sens fiecare păstrându-și zestrea spirituală acumulată în timp, dar toți manifestându-și solidar 
bucuria ori compasiunea în deschiderea sufletească specific românească. 

 
 

Identitatea ceangăilor din comuna Luizi-Călugăra 
Profesor învățământ primar Ichim Elena 

Școala Gimnazială Luizi-Călugăra, Măgura 
 
Profesorul Melian Alexandru, spunea în cartea lui Ion Ilieș ,,Dulcea povară a identității”, despre localitatea 

unde îmi desfășor activitatea didactică Osebiți, Luizi Călugăra, că ,,este satul meu natal unde am trăit anii copilăriei 
în lumina frumuseții lui natale, în ambianța jovială și caldă a oamenilor lui, un univers patronat misterios de 
maestatea bisericii cu turnuri semețe și clopotele mereu purtătoare prin dangătul lor, a nu știu ce fior de sacralitate...” 

De câteva veacuri, anumiți istorici au încercat să acrediteze ideea că ceangăii (locuitorii majoritari ai acestei 
localități), sunt maghiari. Ne întrebăm ,,ce sunt de fapt ceangăii? ,,Este o dramă pentru oricine care nu-și cunoaște 
originile. Până nu demult, aceasta a fost și situația ceangăilor din Moldova. ,,Că ungurii ne revendică pentru națiunea 
lor”, scria Dumitru Martinaș, el însuși ceangău, aceasta ne onorează, că alții ne repudiază, aceasta ne miră. 
Apartenența față de nația noastră ne obligă. Căci cu sângele părinților și strămoșilor te naști și nu-l poți lepăda.” 

Cuvântul ,,ceangău,, delimitează românii secuizați de secuii propriu-ziși. Ar fi greu de crezut că ceangăii 
înșiși și-au spus așa (adică corcituri), de vreme ce ei, se consideră în marea lor majoritate, români de religie catolică. 

Ca și grupare, ceangăii din această zonă a țării, adică cea din jurul Bacăului, sunt o grupare majoritară 
despre care cercetările au demonstrat că nu sunt secui. Ei sunt și se consideră români prin origine. 

Din punct de vedere etnic, ceangăii nu se prezintă ca un grup omogen, unitar. Există pe de o parte o grupare 
majoritară, concentrată în jurul Romanului și Bacăului, despre care cercetările cele mai recente au demonstrat că nu 
sunt secui, și o alta mai puțin numeroasă, de origine secuiască, așezată pe văile Trotușului și Tazlăului și într-o mai 
mică măsură pe Valea Siretului. Între cele două grupări există numeroase deosebiri. Dacă cei dintâi vorbesc limba 
română și se consideră români prin origine, port, tradiții și obiceiuri, cei din urmă sunt bilingvi și provin fie din 
români secuizați, fie din secuii refugiați pe aceste meleaguri. Astfel, în vreme ce ceangăii din prima categorie 
folosesc în vorbirea siflantă cu ,,s” în loc de ,,ș” și ,,z” în loc de ,,j”, cea de-a doua grupare nu o cunoaște deloc. 
Rostirea ,,s:ș” și ,,z:j” nu este de origine secuiască și nici maghiară, ea pătrunzând în graiul secuiesc prin intermediul 
populației asimilate, adică a românilor. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

114 
 

Lexicul cultivă în continuare cuvinte folosite în meseriile tradiționale: boroană, fuior, hreapcă, rășchitor, 
urzit, ițe, meliță, mosor, urzitul cânepii. Multe din ele trec în vocabularul pasiv, așa cum costumul tradițional este 
folosit doar la ocaziile festive, a procesiunilor, a serbărilor.  

Portul popular moștenit din bătrâni, se face remarcat prin culorile vii și apreciat de oamenii de bună 
credință. Portul popular a reținut într-adevăr atenție într-o mai mare măsură, dar nu prin particularitățile pe care le 
relevă, ci prin faptul că s-a păstrat mult mai bine decât în comunitățile ortodoxe. Costumul tradițional bărbătesc se 
compune din cămașă albă de bumbac, în sau cânepă. Gulerul cămășii este țesut sau cusut cu arnici, în culori diferite 
(roșu închis, negru, alb) formând zigzaguri ori figuri geometrice, încheiat cu nasturi sau cheotoare. Peste cămașă se 
poartă un pieptar închis, iar în timpul verii se îmbracă un cojocel. Mijlocul se încinge cu brâu colorat.În timpul verii 
se poartă izmene din aceeași pânză din care este lucrată și cămașa. Iarna se poartă ițari strânși pe picior. Se încalță cu 
ghete, bocanci, cizme, chiar opinci. Pe cap, în timpul verii poartă pălărie de culoare neagră iar iarna căciulă de miel.  

Putem spune că identitatea se confruntă acum cu problemele noului timp. Odinioară se putea vorbi despre 
portul popular ca de o categorie generică, stimulând cercetările multor etnografi. Acum, tot mai mult, vorbim de 
persoane care emigrează în arealul european. 

Casa tradițională este încă prezentă în Luizi-Călugăra. O găsim descrisă în lucrarea preotului paroh Iosif 
Petru M. Pal, dedicată istoriei acestei comunități, dar și de numeroși etnografi ,Cu excepția unora dintre ,,pe furci”, 
celelalte erau așezate ,,pe tălpi” sau direct pe pământ. În Luizi-Călugăra, Bacău,construcțiile fără fundament sunt 
numite ,,case pe vatră”. Casa tradițională cedează tot mai mult în fața înnoirilor. Interioarele locuințelor sunt încă 
împodobite cu lăicere, cergi, ștergare. 

Agricultura rămâne ocupația de bază a locuitorilor, cu creșterea animalelor și  cultivarea pământului.  
La nivel demografic se petrec mutații, în măsura în care sporul demografic este în dificultate (famiile tinere 

au doar unu sau doi copii). 
În rândul obiceiurilor practicate cu prilejul marilor evenimente ale vieții întâlnim: obiceiurile la botez, 

cununie, naștere, cumetrie, nuntă, logodnă. Aceste obiceiuri nu pier, și după cum se manifestă e de prevăzut că vor 
mai dura o vreme.  

Omagierea eroilor este un adevărat cult în viața comunității din Luizi-Călugăra. Nu numai jertfele celor ce 
au contribuitla dobândirea independenței sunt pomenite, dar și eroii care au luptat pentru împlinirea marelui vis de la 
1 Decembrie 1918: ,,România Mare”. Jertfa de sânge dată pentru locul natal, pentru libertatea țării, trebuie amintită 
mereu prin prezența unui monument, de care orice comunitate conștientă de istoria ei nu se poate lipsi. Prin urmare, 
în anul 1927, pe dealul Gherțului este ridicată o capelă înaltă de șase metri. Monumentul se poate vadea de departe. 
Inscripționarea de pe el nu lasă nici o îndoială asupra etniei catolicilor din localitate. Dacă nu ra fi avut conștiința 
apartenenței la nația română, locuitorii de aici nu ar fi construit manumentul și cu atât mai mult nu ar fi ținut să se 
menționeze cauza ridicării lui: ,,Eroii din comuna Luizi-Călugăra în războiul pentru independență și întregirea 
României Mari”. În anul 1975 s-a ridicat în centrul civic al localității  un  monument din beton. Este compus dintr-o 
coloană înaltă de trei metri, dispusă în patru laturi, asemenea unui obelisc, terminată la vârf cu o urnă. Patru piloni 
încadrează coloana. Pe una din laturi s-a înscris dedicația solemnă: ,,Glorie eternă eroilor neamului căzuți pe 
câmpurile de luptă”. Pe celelalte trei laturi, placate cu marmură, se precizează cele trei confruntări in care și-au dat 
viața eroii comunitătii, întru permanența patriei: 

-1877 – doi eroi; 
-1916 - 1919 - 115 eroi; 
-1941 – 1945 - 80 eroi.  
O comunitate nu-și respectă doar eroii, ci răspunde acestei necesități amintindu-și de toți fii ei, unii aflați în 

lumină, alții în fundalul memorialului, dar toți fiind, până la urmă, repere importante în istoria mai veche sau mai 
nouă a comunei. 
Bibliografie: 
Ilieș, Ion, Dulcea povară a identității, Editura PIM, Iași, 2005; 
Lucaciu Cosmin, Despre ceangăii din Moldova și originea lor, București, 1998; 
Coșa Anton, Comunitățile catolice din județul Bacău, Editura Magic Print, 2007. 

 
 

Jocul Ursului de pe Valea Trotușului 
Prof. educație fizică și sport Ignat Aurelian-Vasile 

Școala Gimnazială „Mihail Andrei” Buhuși 
 

Jocurile cu măști din Moldova sunt obiceiuri arhaice, agrare și pastorale de traditie multimilenară, ce au loc 
cu prilejul Anului Nou. Referitor la aceste vechi obiceiuri, Mircea Eliade sustinea: „Asemenea ceremonii sunt încă 
populare în Balcani, în România mai ales, în timpul celor 12 zile din Ajunul Crăciunului, până la Bobotează. La 
origine, acestea erau ceremonii în legătură cu întoarcerea periodică a morților și comportau tot felul de măști animale 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

115 
 

– cal, capra, urs (...)”. Numărându-se între obiceiurile de iarna în întreg spațiul românesc, dar mai ales în Bucovina, 
Jocul Ursului se mai practică și astăzi în foarte multe sate.  

Puternic, violent, imprevizibil și, uneori, chiar crud, ursul este un animal venerat din cele mai vechi timpuri, 
cercetătorii confirmând existența unui cult al acestuia, încă din paleolitic. Mai mult, cercetările antropologilor 
efectuate la Polul Nord, în Siberia, în Scandinavia și în nordul Americii, au dus la concluzia că în sânul tuturor 
culturilor existente aici, ursul reprezintă un animal sacru. Popoarele uralo-altaice ale Eurasiei septentrionale până în 
Alaska, îl considerau drept spirit al pădurii, suprem stăpân al energiilor cosmice, simbol al fecundității. 

De asemenea, multe popoare indo-europene au, cu privire la urs, o serie de derivate folclorice și mitologice 
ce ni s-au păstrat până astăzi. În limbile indo-europene, pentru urs este utilizat în limba greacă cuvântul arktos (de 
unde numele Arctic pentru a desemna Polul Nord). În limba latina – „ursus”, în celta – „art”, iar în sanscrită: „rksa”. 
În alte limbi de proveniență indo-europeană sunt utilizate perifraze. În limba germană: „bjorn”, „bear”... pentru brun, 
de culoare brună. În slavă și în rusă: „medvedi”, „mâncătorul de miere”. 

În mitologia românească ursul este învestit cu multiple virtuți apotropaice (protectoare), terapeutice și 
meteorologice. Mai demult, exista chiar credința că un nou-născut, dacă era dat cu grăsime de urs pe corp, la prima 
spălare, câștiga forța și norocul ursului. Cei bolnavi sau speriați erau afumați cu părul jumulit din blana sălbăticiunii 
sau se mai obișnuia ca cei debili fizic sau bolnăvicioși să fie „botezați”, căpătând numele de Urs sau Ursul, pentru 
alungarea bolilor și morții, ritualul fiind unul diferit de cel creștin.  

Încă din Evul Mediu există atestări că urșii erau folosiți pentru vindecarea durerilor lombare: este vorba de 
călcatul ursului (erau urși dresați special pentru a face masaj cu picioarele).  

La români, calendarul popular i-a închinat ursului mai multe zile, una dintre acestea fiind cea din 1 august, 
zi cunoscută ca Împuiatul urșilor, moment din care aceste sălbăticiuni începeau să se împerecheze. O altă sărbătoare 
arhaică dedicată acestui animal este Sâmbăta Ursului (a 3-a sâmbătă din Postul Mare), când în popor se crede că 
toate ursoaicele nasc pui. Simpatizat în zonele folclorice de munte ale Romaniei, ursul e numit familiar Moș Martin. 

Jocul cu măști de urs simbolizează moartea și reînvierea naturii. Mihai Coman, în Bestiarul mitologic 
românesc, afirmă: „În colindul cu Ursul, animalul moare și învie, într-o dramatizare simbolică a mitului renașterii 
naturii/cosmos (…) Astfel, rostogolirea urșilor în cerc, bătutul și moartea ursului, apoi învierea miraculoasă ca și 
urcarea acestuia pe bâtă (toiag), redau în chip metaforic succesiunea anotimpurilor care, cândva, stăteau sub semnul 
acestui animal, capabil să învingă iarna și să vestească primăvara. 

Pregătirea măștii-costum de urs pentru carnavalul de Anul Nou se bucura de o mare atenție. Cea mai arhaică 
forma de reprezentare a ursului este cea din paie, dar, cu timpul, acestă mască s-a realizat chiar din blana ursului 
veritabil. Pentru obținerea costumului din paie, se răsucesc frânghii din paie de ovaz, lungi de aproximativ 40 m care, 
în dimineața ajunului de An Nou, sunt cusute pe hainele purtătorului, acesta rămânând astfel echipat pe toată durata 
purtării costumației. Masca inițială din paie era aruncata în foc pentru a arde, simboliznd astfel moartea și renasterea 
vegetației, odata cu trecerea anotimpurilor. 

Locuitorii de pe Valea Trotușului trec de Anul Vechi sub semnul animalelor ce se credea cândva că au rol 
protector. Pentru ei, Anul Nou începe abia cînd cetele de urși colindă străzile orașelor în ritmul dobelor împreună cu 
ursarii, irozii și mascații. Atrași de canafii roșii de la urechile blănurilor, de mârâituri și de vibrațiile pașilor apăsați, 
oamenii îndură frigul în picioare pentru a fi martorii tradiției ce se derulează în fața lor. Cel mai cunoscut este 
festivalul „Ursul de la Dărmănești”, însă cetele de urși își fac jocul și pe scenele din orașele alăturate, Comănești și 
Moinești. 

Pieile pe care le îmbracă oamenii de la poalele munților Nemira sunt moștenite din tată în fiu, la fel și 
mișcările pe care trebuie să le facă în timpul spectacolului. „Joc ursul de la șase ani, iar blana o am de la bunicul 
meu. Vreau să o dau și eu mai departe. Nebunia asta cu ursul ne-a intrat în sînge și venim din plăcere”. Blana se 
întreține într-o cameră aerisită și se spală cu șampon. Însă sunt și alte rețete pentru a îngriji o piele: se unge cu ulei de 
in și cu cremă de ghete. În defilările lor, mișcările executate de cei care poartă blănurile sunt energice și diferă pentru 
fiecare zonă în parte. Nu se știe exact originile acestui obicei, însă, după cum afirmă și prof. univ. dr. Ion H. Ciu-
botaru în volumul al treilea al cărții „Catolicii din Moldova. Universul culturii populare”. „Etnologii văd în aceste 
datini «rămășite dintr-un vechi cult al ursului» care mai dăinuia încă în secolul al XIX-lea la unele popoare din 
Orientul Extrem”. Cert este că multora dintre cei care joacă ursul le place să recomande obiceiul ca fiind de pe 
vremea dacilor. 

În trecut cetele se luptau între ele, iar cea care câștiga putea merge în celelalte sate fără ca cineva să li se 
opună și erau cele mai bine primite la case. „Înainte se urcau pe dealuri și apoi dădeau năvală în sat unde se băteau”, 
a spus mascatul Ion Mihai arătând împrejurimile albe ce limitează Trotușul.  

Întâi mascații care rostesc plugușorul, apoi ceata de urși intră în șir indian, de la cel mai mic la cel mai mare. 
Ursarul zice strigătura care diferă de la o regiune la alta: „Na! Na! Na! Martine, na!/Nu te da, nu te lăsa,/Că pun 
mâna pe nuia (…) Joacă, joacă, Moș Martine,/Că-ți dai miere de albine”. Cei aproximativ 20 de urși se întorc, 
scutură capetele cu podoabe și, în unele cete, mai fac și tumbe. Mișcarea „clasică” reușește să uimească de fiecare 
dată. „Martinii” fac un cerc în mijlocului căruia doi țin orizontal un par pe care se urcă un al treilea și se zburlește 
energic din toate încheieturile.  



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

116 
 

 Toți vin la Festival de dragul tradiției. Iar asta o dovedește rezistența pe care o demonstrează în fața 
frigului și a oboselii. Pieile pot cântări și 60 de kilograme, însă timp de aproape o săptămînă în care joacă în fiecare 
zi, nu se plânge nimeni, nici tânăr, nici bătrân.  
 

Tradiții  și obiceiuri pascale în Dofteana 
Profesor învățământ primar Ignat Daniela 

Școala Gimnazială ,,Scarlat Longhin” Dofteana 
 
Obiceiurile se nasc și mor. Unele ajung să străbată secolele și mileniile. Tradițiile sunt prin definiție vechi. 

Le adunăm, le părăsim, le regăsim și le inventăm din nevoia de autodefinire, de apartenență, de socializare. 
Cea mai mare și cea mai însemnată, mai sfântă și mai îmbucurătoare sărbătoare de peste an, este sărbătoarea 

Paștelui. Importanța acestei sărbători este conferită atât de semnificația spirituală, cât și de numărul impresionant de 
obiceiuri și tradiții în care se îmbină simboluri, elemente ale naturii și superstiții. 

În satele din comuna noastră, comuna Dofteana, oamenii respectă sărbătorile cu sfințenie, viața spirituală a 
satelor fiind legată de valorile culturii populare. 

Postul Mare a fost rânduit de Biserică pentru pregătirea sufletească a credincioșilor în vederea întâmpinării 
cu vrednicie a prăznuirii anuale a Patimilor și Învierii Domnului. Acest Post este nu numai cel mai lung și mai 
important, ci și cel mai aspru dintre cele patru posturi de durată ale Bisericii Ortodoxe. În cele șase săptămâni toți 
credincioșii trebuie să se abțină de la orice petrecere urmată de masă îmbelșugată și muzică, nu se mănâncă carne de 
nici un fel, doar pește atunci când este dezlegare, nu se folosește sau ar trebui să nu se folosească deloc ulei.              

Sărbătorile care preîntâmpină Paștele încep cu Buna Vestire și continuă  cu pomenirea morților, Deniile, 
duminica lui Lazăr (personaj biblic mortul înviat din morți de către Iisus înainte de intrarea sa în Ierusalim), apoi 
Floriile - intrarea Domnului în Ierusalim, Joia Mare - plină de obiceiuri și tradiții respectate de credincioșii satelor 
băcăuane. 

Floriile sunt sărbătorite cu mare bucurie în casele creştinilor, deşi aceştia sunt încă în post. Casele şi 
bisericile se împodobesc cu flori şi frunze proaspete, femeile merg la cimitir, curăţă şi împodobesc mormintele, 
primenesc aleile cimitirului, spiritele celor morţi sunt invocate (pomenite), iar în țărâna de pe morminte se înfig 
ramuri de salcie. 

Ramuri de salcie cu motocei pe ele sunt duse la biserică în ziua de Florii , sunt sfinţite de preot şi apoi se 
aduc acas, fiind aşezate la icoană . Se crede în puterea miraculoasă a motoceilor , care pot alunga bolile, dar se 
interzice aducerea acestora în case înainte de a fi sfinţiţi sau în număr mic – bătrânele comunei Dofteana cred că în 
gospodărie vor fi pui la cloşcă după câţi motocei aduci (la fel se spune şi despre ghioceii pe care copiii îi strâng din 
pădurile din apropierea comunei). Toţi cei care au nume de floare sunt sărbătoriţi dar fără mare petrecere şi muzică, 
deoarece suntem încă în Post și ,,Este păcat!” și se mănâncă pește. 

Săptămâna de dinaintea Paștilor este ,,Săptămâna Mare”, care debutează cu trei zile de Denii și cu Joia 
Mare, când în biserică se citesc cele 12 Evanghelii. Credincioasele vin la biserică, iar în timpul citirii evangheliilor 
fac 12 noduri pe o ață pe care o aduc de acasă. Ața se poartă la persoana respectivă și când aceasta are o problemă, 
boală sau dorește să i se îndeplinească o dorință desface căte un nod. În Săptămâna mare nu se mai mănâncă urzici 
(Mântuitorul a fost bătut cu urzici) și nu se consumă oțet (Iisus a fost obligat să bea oțet în loc de apă).  

Gospodinele încep pregătirile pentru masa de Paști. 
În Joia Mare se înroșesc ouăle, ca semn al morții lui Iisus Hristos și le spargem ca semn al Învierii și 

victoriei asupra morții. Datina este pusă de Biserică pe seama răstignirii, a sângelui vărsat de Domnul Iisus în timpul 
chinurilor. Ouăle care urmau să fie vopsite trebuiau puse cu câteva zile înainte într-o lădiță cu fân, deoarece la 
naștere și Iisus a fost așezat într-un staul cu fân. În tradiția populară ouăle de Paște au puteri miraculoase, iar oul roșu 
te apără de rele. Se vopsesc ouă în culori diferite, fiecare cu semnificația lui, însă  bătrânele satului spun că acestea 
trebuie să fie doar roșii- roșu este simbolul sângelui, soarelui, focului și dragostei; verdele reprezintă înnoirea naturii, 
prospețimea, speranța; galbenul este lumina, fericirea, ospitalitatea; albastrul reprezintă cerul, sănătatea, vitalitatea, 
iar violetul semnifică răbdarea și stăpânirea de sine. 

În Sâmbăta Mare se face pasca - pâinea Domnului și cozonacul. Vineri seara gospodinele își pregătesc cele 
necesare: făina, pe care o cern, laptele, uleiul, zahărul, dau nucile prin mașină, lemnele pentru foc, sâniile (tăvile). În 
dimineața zilei de sâmbătă încep frământarea aluatului pe negustate, iar la sfârșit, înainte de a-l lăsa la crescut fac 
deasupra semnul crucii; unele gospodine spun și ,,Tatăl nostru”, iar altele ,,Doamne, ajută să crească!”. După ce lasă 
aluatul la crescut se spală pe mâini de resturile de cocă într-un vas cu apă - amestecul ,,zoaie” se dă animalelor și 
există superstiția că acestea vor crește și se vor înmulți asemeni aluatului. Altele merg cu o bucată din aluat la 
rădăcina unui pom și spun ,,Dă, Doamne, ca aluatul să crească și acest pom să rodească!”. În camera unde se 
pregătesc pasca și cozonacul trebuie să fie cald și nimeni străin nu trebuie să intre, ca să nu le deoache. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

117 
 

Pasca are formă rotundă, pentru că se zice așa erau scutecele lui Iisus, dar poate fi și în patru colțuri și atunci 
se zice că este piatra Lui de mormânt. Aluatul de pască este mai puțin dulce, deoarece se mănâncă la masa de Paști în 
locul pâinii. Pâinea Domnului se face doar la Paști și la Înălțare. 

Cuptorul, curat și văruit, ca și întreaga gospodărie, este dat cu aghiazmă de către gospodină, ,,potrivit de 
foc” pentru ca sâniile (tăvile) cu aluatul să fie aduse, nu înainte ca aluatului să i se facă ,,fața” - acesta este uns cu 
gălbenuș de ou. În timpul transportului sâniilor și al intoducerii lor în cuptor nu se vorbește, deoarece pasca sau 
cozonacul ,,crapă”. 

După ce s-a scos ,,coptura” se introduce în cuptor mielul; gospodinele fac din carnea acestui animal o 
mulțime de bucate tradiționale: ciorbă de miel, drob, friptură, cu care vor încânta musafirii invitați la masă. Se zice 
că în prima zi de Paști „se stă acasă” cu familia, iar în celelalte două zile se primesc finii, alte rude, musafiri. Nimeni 
nu uită însă și de biserică, mergând cu jertfă „la capul morților” - ouă, cozonac, pască, vin, pe care, după citirea 
pomelnicului pentru morți de către preot, le vor da de pomană ,,celor duși la cele veșnice”. 

În seara de Înviere ieșeau din casă și fetele, care până atunci și-au țesut și cusut costumul pentru Paști. Se 
păstrează încă obiceiul de a duce în coș în noaptea de Înviere pască, cozonac,ouă roșii, pe care preotul le sfințește 
după slujbă. La sfârșitul slujbei credincioșii se salută între ei cu ,,Hristos a-nviat!”, răspunsul fiind ,,Adevărat c-a-
nviat!”, care se va auzi până la Înălțare (Ispas) când va fi înlocuit cu ,,Hristos s-a-nălțat!” - ,,Adevărat că s-a-nălțat!” 

Pentru dimineața primei zile de Paști, gospodinele pregăteau o cană mare plină cu apă, în care puneau un ou 
roșu și o monedă - rând pe rând toți membrii familiei mergeau și se spălau cu apa aceea pentru a fi frumoși, roșii în 
obraz ca oul, voioși și curați ca apa. Ultimul care se spăla lua și banul și oul, fiind considerat cel mai norocos. 

Întoarcerea la obiceiurile și tradițiile noastre poate fi o condiție importantă pentru păstrarea identității 
noastre culturale. Limba, folclorul, istoria, obiceiurile și tradițiile ne definesc ca popor, ca entitate în spațiul cultural 
european. Lucian Blaga afirma că ,,veșnicia s-a născut la sat”, spațiul rural fiind păstrătorul acelei culturi arhaice, 
ancestrale, aproape mitice. 

Toate aceste tradiţii creionează în linii mari bogăţia spirituală de care dădeau dovadă bunicii noştri. Ne place 
frumuseţea lor şi în acest univers ne simţim acasă. 

 
 

Tradiții și obiceiuri de Sfintele Paști 
 Profesor învățământ primar Ionașcu Cristina 

 Colegiul Național Pedagogic ,,Ștefan cel Mare” Bacău 
 

Probabil că nimic altceva nu poate defini mai bine spiritul unui popor decât străvechile sale tradiţii și 
obiceiuri. Călătorul vestic va fi surprins să descopere în România un loc plin de legende, mituri și tradiţii păstrate de-
a lungul secolelor. Tradițiile românilor sunt comori ce nu ar trebui uitate sau părăsite și nici schimbate prin troc cu 
alte obiceiuri importate din alte țări. Ele sunt ale noastre, ne caracterizează, ne definesc și prin ele ne simțim mai 
bogați, mai aleși, mai altfel decât alții. Aceste tradiții ne fac mai ,,exotici” în ochii europenilor și altor nații, putem fi 
subiect de discuții și de laudă, de aprecieri cu semnul mirării. Tradițiile românilor sunt diferite de la o zona la alta, 
după cum spune vorba ,,câte bordeie, atâtea obiceiuri”, însă tocmai acest lucru ne face mai frumoși, mai atrăgători 
și mai originali. Poporul român a fost întotdeauna un popor credincios, în majoritate ortodox, iar majoritatea 
tradițiilor și obiceiurilor relaționează cu sărbătorile religioase.  

Trăim într-o lume modernă, în care prioritățile devin tot mai mult cele materiale, îndepărtându-se partea 
spirituală, sufletească, sau lăsând-o printre cele din urmă. Tradițiile și obiceiurile de Paști, comori atât de scumpe ale 
spiritualității poporului român, sunt parcă mai puțin scoase în evidență, iar atunci când sunt prezentate, totul devine 
parcă un spectacol preluat dintr-o lume cu ,,A fost odată” - încât ne e greu să le păstrăm și să le transmitem mai 
departe generațiilor următoare. 

În postul Paștilor creștinii postesc, unii au o regulă de viață de a cinsti tot sfântul și marele post. Și o fac cu 
nădejdea că Hristos se va milostivi spre viața lor, că îi ajută în tot ce fac și jertfa lor nu este decât ceea ce sunt datori 
să facă, în comparație cu jertfa de pe cruce a Mântuitorului nostru. De asemenea, își fac curat nu numai în casele în 
care locuiesc, însă își curăță și sufletul - sălașul trupului prin spovedanie, apoi îl hrănesc cu Împărtășania - cea mai 
scumpă mâncare și băutură pe care Hristos ne-a dat-o în dar spre mântuirea noastră. În școli este deja un obicei ca 
elevii să meargă la spovedanie în mod organizat, pe clase, cu profesorul de religie, în perioada Postului mare. Acești 
copii trăiesc obiceiul creștinesc de a se spovedi în postul Paștelui măcar, dacă nu chiar mai des. Iar noi, cei mari, 
avem de luat aminte să ne păstrăm și noi sufletul curat, dacă nu, să ni-l curățim, ascultând de porunca Mântuitorului - 
să fim ,,ca pruncii”. 

Dacă ouăle se vopsesc în Joia Mare, ziua în care a avut loc Cina cea de Taină - ziua celor 12 Denii la care 
credincioșii participă la biserică în număr foarte mare, Vinerea mare este zi de doliu pentru creștinătate. Este zi 
aliturgică, nici Liturghia nu se săvârșește, această slujbă presupune bucuria Învierii, iar în această zi medităm la jertfa 
Mântuitorului. După masă creștinii participă la Prohodul Domnului, o slujbă pe cât de încărcată de tragismul 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

118 
 

evenimentelor care pomenesc și cinstesc moartea Domnului, pe atât de înălțătoare prin frumusețea versurilor celor 
trei stări care se cântă alternativ de către preoți alături de credincioși. 

În noaptea de Înviere mergem la biserică cu coșul de Paști pentru sfințire, în care punem bucate tradiționale: 
pasca făcută în casă, vin, carne de miel și ouă roșii. Roșii pentru că roșie e culoarea sângelui lui Hristos care a curs 
pentru a ne aminti nouă de rănile păcatelor și a le vindeca prin sfântă jertfa Sa. La Înviere ținem în mână lumânări 
aprinse. Lumina este simbolul vieții, simbolul lui Hristos - Învierea şi Viaţa, iar noi ne înveşmântăm în lumina cea 
dătătoare de Viaţă - viaţa veşnică.  

Este o sărbătoare împărătească de un mare fast, în care totul se îmbracă în sărbătoare și lumină: credincioșii 
îmbrăcați de sărbătoare-în costum popular pe la țară, lumânările ținute de preoți în mână sunt frumos împodobite, 
biserica este înveșmântată în alb, iar veșmintele în care slujesc preoții de Paști sunt strălucitoare. Într-o asemenea 
atmosferă, toți cântă într-un glas „Hristos a înviat din morți/Cu moartea pe moarte călcând”. Și noi rămânem în 
picioare. Vremea postului și a jertfei a trecut, Hristos ne-a ridicat, ne-a îndreptat. De Paști și în prima săptămână 
după Paști nimeni nu mai îngenunchează, ci putem sta drepți înaintea lui Dumnezeu când ne rugăm, dar nu pentru că 
am fi atât de drepți, ci prin harul și dreptatea Sa însoțită de iubirea Sa jertfelnică. Și acesta este adevărul creștinesc: 
Hristos a învins moartea, a desființat moartea sufletului și ne-a câștigat viața veșnică. E normal să ne bucurăm. Toți, 
pentru că Hristos pe toți ne-a mântuit: cei mici și cei mari, cei bogați și ce săraci, cei de azi și cei de mâine, până la 
sfârșitul veacurilor. 

Activităţi propuse pentru a fi efectuate cu elevii:  
- încondeierea ouălor, icoane pe sticlă; 
- confecţionarea de felicitări de Sfintele Paşti; 
- Spovedania elevilor înainte de Sfintele Paşti; 
- vizite la case de copii sau orfelinate; 
- concursuri religioase pe tema Sfintelor Paşti, ghicitori religioase-concurs tematic; 
- în vizită la cei bolnavi şi singuri. 
 

 
Tradiţii şi obiceiuri de Ignat 

Profesor învățământ primar Iosub Ştefania-Iuliana 
Şcoala Gimnazială ,,Nicolae Bălcescu” Nicolae Bălcescu 

 
Pentru noi toţi, iarna nu este numai anotimpul zăpezii şi al frigului, ci şi acela al bucuriilor prilejuite de 

atâtea datini şi obiceiuri legate de sărbătorirea Naşterii Domnului. 
Vechile datini româneşti ne ajută în fiecare an să simţim şi să trăim atmosfera plină de căldură şi veselie a 

Sărbătorilor de iarnă. La români, sărbătorile de iarnă, îndeosebi cele de Crăciun sunt adevărate sărbători de suflet. 
Amintirile copilăriei ce ne revin puternic în minte şi suflet, zăpezile bogate şi prevestitoare de rod 

îmbelşugat, colindele şi clinchetele de clopoţei, mirosul proaspăt de brad, dar şi de cozonaci, nerăbdarea aşteptării 
darurilor, toate creează în sânul familiei o atmosferă de basm, linişte sufletească şi iubire. 

Obiceiurile legate de sărbători fac parte din cultura tradiţională a neamului nostru. Este o mare bucurie că 
încă se mai păstrează în unele zone ale ţării aceste datini care ne ajută să înţelegem sărbătoarea respectivă precum şi 
să ne bucurăm împreună cu cei dragi. Păstrarea acestor datini este o mărturie vie a faptului că avem o conştiinţă a 
neamului din care facem parte. Obiceiurile ţin de conştiinţa poporului român pentru că exprimă înţelepciunea 
populară a acestui neam, ele sunt esenţe ale bogăţiei noastre spiritual. 

Un obicei foarte cunoscut este „tăierea porcului”. În unele zone ale ţării, porcul se taie de Ignat, adică în 20 
decembrie. Se zice că porcul care n-a fost tăiat în această zi nu se mai îngraşă, căci şi-a văzut cuţitul. Animalul 
sacrificat în această zi este substitut al zeului care moare şi renaşte, împreună cu timpul, la solstiţiul de iarnă. În 
antichitate, porcul a fost symbol al vegetaţiei, primăvara, apoi sacrificiul lui s-a transferat în iarnă. 

La români, tăierea porcului în gospodăria proprie reprezintă un motiv de mândrie şi de bucurie semnalând şi 
apropierea Crăciunului. De-a lungul anilor, această activitate a creat la rândul ei o sumedenie de tradiţii şi obiceiuri. 

La tăierea porcului nu trebuie să stea nimeni prin apropiere, dintre cei care sunt milosi din fire, căci se crede 
că porcul moare cu mare greutate, iar carnea unui asemenea porc nu va mai fi bună. Cel ce taie porcul, nu trebuie să 
strângă din dinţi, ca să nu iasă carnea porcului tare şi să fiarba cu greutate. 

Bătranii de la ţară spun că după ce porcul este tăiat, pârlit şi spălat, se recomandă punerea unei paturi peste 
el şi un copil să-l încalece. Astfel, anul viitor va fi unul lipsit de boli şi plin de bogăţii, sănătate şi prosperitate. 

Ion Creangă marturiseşte în „Amintiri din copilărie”: „La Crăciun, când tăia tata porcul, şi-l pârlia, şi-l 
opăria, şi-l învălia iute cu paie, de-l inăduşii, ca să se poată rade mai frumos, eu încălecam pe porc deasupra paielor 
şi făceam un chef de mii de lei”. 

Unul dintre momentele unice în cadrul ritualului anual al tăierii porcului este scosul splinei. Se obisnuieşte 
ca toţi participanţii să amuţească preţ de un minut pentru că e lucru mare. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

119 
 

Conform tradiţiei populare, splina porcului de tăiat reprezintă cel mai de încredere „oracol” de consultat 
când vine vorba de năprăsnicia iernii. Dacă la partea dinspre capăt splina este groasă, iarna va fi una grea, cu multă 
zăpadă, în timp ce vara va oferi o recoltă bogată. 

Totuşi, dacă splina este subţire iarna nu va aduce foarte mult omăt, ci va fi mai degrabă geroasă, iar 
primivăra îşi va face apariţia mai repede. În schimb, anul nu va fi la fel de îmbelşugat. 

Imediat după sacrificare, gospodarul face „pomana porcului”:oferă celor care l-au ajutat la tăiat (uneori şi 
vecinilor) şorici, carne proaspăt prajită şi un pahar de vin (sau ţuică fiartă în anumite zone).  

Aşa ceva nu poate şi nu va fi omis niciodată de către cei care ţin cu sfinţenie la această sărbatoare. După ce 
porcul este tranşat, gospodarul va alege cele mai fragede bucaţi de carne şi i le dă nevestei la bucătărie. 

Denumirea de pomana porcului a fost dată de megieşi şi reprezintă prima masă din porcul tăiat atunci. De 
asemenea, este şi cea mai gustoasă. Carnea poate fi gătita fie în bucătărie, fie afară într-un ceaun alături de puţin 
piper boabe, foi de dafin şi apă. Cunoscutele ,,porcării’’ sunt servite de obicei cu mămăliguţă aburindă, un bol de 
mujdei de usturoi şi un pahar de ţuică. În acea zi se pregătesc bucatele tradiţionale pentru Crăciun: cârnaţi, caltaboşi, 
jumări, sângerete, slănină sau şuncă, etc. 

Uneori gospodarii nu mai pârlesc porcul dacă acesta are deja 2 - 3 ani deoarece şoricul este prea gros şi nu 
mai poate fi mâncat. Mai mult, acesta nu va putea fi folosit nici la prepararea bucatelor. Astfel, porcul tăiat va fi 
jupuit, iar pielea sa va fi folosită pentru opinci. 

În zilele noastre, aceste opinci mai sunt folosite doar de ţăranii vârstnici din unele regiuni ale Moldovei şi 
doar pe timp de iarnă. 

Ignatul era un motiv în plus de bucurie şi pentru copiii din România: aceştia făceau rost de cea mai 
frumoasă jucărie – beşica de la porc. Iar la câteva zile distanţă, copilaşii mergeau la colindat şi nu se întorceau acasă 
până când nu aveau traista plină. 

Astăzi, în puţinele zile rămase până la Crăciun, gospodinele fac piftie (răcitură), sarmale, cozonaci cu nucă, 
mac şi rahat (sau brânză şi stafide), plăcintă şi prăjituri diverse. În acelaşi timp, începe curăţenia în casă şi în curte, 
împodobirea locuinţei şi pregătirea hainelor pentru Sărbători. 

Odată finalizate toate pregătirile, gospodinele pun din fiecare fel de mâncare câte ceva într-un coş de nuiele 
şi o sticlă cu vin şi duc acest coş la biserică, în seara de ajun, pentru sfinţire.    
Bibliografie: 
T. Pamfile.1977, Mitologie românească, Ed. All, Bucureşti; 
I. Nicolau, 1998, Ghidul sărbătorilor româneşti, Ed. Humanitas, Bucureşti. 

 

 
 
 

Tradiții și obiceiuri băcăune 
Profesor învățământ primar Leonte Adriana 

Școala Gimnazială Sascut 
 
Neamul moldovenesc este bogat în tradiţii și obiceiuri ce oferă unicitate zonei și contribuie la consolidarea 

și identitatea națională. 
Tradițiile și obiceiurile din zona Moldovei sunt unele dintre cele mai frumoase și emoționante obiceiuri cu 

care se mândrește țara noastră. Datinile respectate cu ocazia diverselor sărbători, religioase sau nu (Crăciun, Paște, 1 
Martie) sau evenimente importante din viața omului (naștere/botez, nuntă, înmormantare) reprezintă moștenirile 
lăsate de strămoși spre a fi transmise din generație în generație. Vom trece în revistă datinile legate de sărbătorile de 
peste an, iar cele de iarnă sunt încununate cu cea mai largă paletă de tradiții și obiceiuri populare.  

Pe 6 Decembrie, Sărbătoarea Sfântului Nicolae dă startul sărbătorilor, tradițiilor și obiceiurilor de iarnă. 
Specific acestei zile, este faptul că este așteaptă cel mai mult de copii, căci în noaptea de Sf. Nicolae, cei care au fost 
cuminţi pe tot parcursul anului şi care îşi curăţă mereu încălţămintea găsesc în ea dulciuri și multe alte daruri. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

120 
 

În Ajunul Crăciunului, adulții, dar în special copiii umblă cu colindatul de la casă la casă, vestind naşterea 
Domnului. După colind, copiii sunt răsplătiţi de către gazde cu dulciuri sau bani. În Bacău se respectă datina 
împodobirii bradului, iar unele gospodine încă mai apelează la un obicei stravechi – ornatul casei cu plante 
purtătoare de noroc – busuioc, ochise, maghiran, bumbișor. Tot în această seară, copiii îl așteaptă pe Moș Crăciun 
pentru a le pune daruri sub brad. În ziua de Crăciun, pe mesele băcăuanilor întâlnim bunătăți tradiționale (tobă, 
caltaboși, cârnați, piftie, sărmăluțe, poale-n brâu, dar și plăcinte moldovenești sau cozonaci) pe care gospodinele le 
pregătesc cu mare sfințenie și hărnicie în ajun. Tradiția spune ca în Ajunul Crăciunului nu se dă gunoiul afară din 
casă și nici nu se împrumută lucruri. Fetele nemăritate au șansa să își vadă ursiții în vis dacă pun noaptea la fereastră 
bucățele mici din toate bunătățile pregătite pentru sărbătoare. 

În Ajunul Anului Nou, copiii umblă cu uratul sau plugușorul, dorindu-le stăpânilor caselor un an nou fericit, 
prosper şi cu cât mai multe realizări frumoase; recompensele pentru urările copiilor pot fi de asemenea dulciuri sau 
bani. Tot în noaptea de ajun se joacă o serie de scenete și jocuri cu măști, precum Ursul și Capra, ce au menirea de a 
aduce voie bună în casele tuturor oamenilor. Urșii de Anul Nou și ursarii săi alungă demonii din casele și 
gospodăriile oamenilor, mesajul fiind simplu per ansamblu: dorința spre un an fericit și împlinit. Prin jocul caprei are 
loc o chemare a forței divine pentru a aduce belșug în Noul An, în special în agricultură.  

În prima zi a anului, copiii merg cu Sorcova ce este considerată o baghetă magică, prin intermediul căreia se 
oferă celui sorcovit sănătate, vigoare și putere. 

O altă sărbătoare importantă este Paștele, fiind marcată și în Bacău de tradiții și obiceiuri specifice. 
Săptămâna Mare sau ultima săptamână de post abundă în obiceiuri și tradiții – se merge în fiecare seară la biserică, 
joi se încondeiază ouăle, culoarea tradiţională fiind roşu, vineri este zi de post negru, iar sâmbătă gospodinele coc 
cozonacii, pasca și pregătesc mâncăruri din miel, în special drob. În noaptea Învierii Domnului, membrii familiei 
merg la biserică pentru a fi martori ai Învierii, a cânta „Hristos a Înviat!” și a sfinţi bucatele pregătite. În dimineaţa 
de Paști, fiecare se spală pe obraji cu un ou roşu și cu apa dintr-o cană în care se pun câțiva bănuți, iar pasca este 
mâncată prima data, în loc de anafură. 

Alt obicei din zona Bacăului este ca fetele nemaritate să se ducă în noaptea de Înviere la biserică și să spele 
clopotnița cu apă curată, iar în dimineața Paștelui să se spele cu ea pe față pentru a fi pe placul băieților neînsurați. 
Conform tradiției, feciorii care nutresc sentimente pentru fete nemăritate trebuie să meargă la casele lor și să le 
dăruiască câte un ou roșu. 

Mărțișorul este o sărbătoare care poartă amprentă românească; 1 Martie este sărbătoarea venirii primăverii. 
În această zi, băcăuanii îşi pun pe haine, în regiunea inimii, mărţisoare. Ele prezintă simboluri unice în care este 
obligatorie prezenţa culorilor alb şi roşu. Albul semnificând puritatea, iar roşul, viaţa.  

O veche legendă moldovenească spune că de 1 Martie, Primăvara a ieşit dintr-o pădure şi a văzut cum, de 
sub zăpadă, răsare primul ghiocel. Fiind frig, a dat zăpada la o parte. Iarna, însă, s-a înfuriat şi a îngheţat de îndată 
ghiocelul. Primăvara a acoperit mica floare cu mâinile ei, însă s-a rănit la un deget, iar din deget s-a prelins o 
picătură de sânge cald care, căzând peste ghiocel, l-a reînviat. Astfel, Primăvara a înfrânt Iarna, iar de-atunci 
culorile mărţişorului au rămas roşu ca sângele şi alb ca zăpada. 

Pentru a pastra vii aceste obiceiuri și tradiții, o serie de evenimente și festivaluri sunt organizate în Bacău. 
„Alaiul Datinilor și Obiceiurilor de Iarnă” are loc imediat după Crăciun, în Bacău, iar în Comănești se desfășoară 
„Festivalul de Datini și Obiceiuri Stramoșești”. Un alt eveniment important este „Zestrea”, Festival Național de 
Folclor și Tradiții populare care prezintă și obiceiuri legate de nuntă și are loc în luna august. În a doua jumătate a 
luni iulie, în stațiunea Slănic-Moldova se organizează Festivalul de Folclor „Serbările Oituzului”, ocazie cu care are 
loc și un târg al meșterilor populari. Un alt eveniment îndrăgit este „Festivalul Plăcintelor” unde se prezintă și se 
promovează arta gătitului tradițional. 

 
 

Ocupaţii tradiţionale  
Profesor învățământ primar Lupu Anca 

Școala Gimnazială ,,George Enescu” Moinești 
 
Ocupaţiile au fost dintotdeauna şi sunt şi în prezent condiţionate de natura şi bogăţia resurselor şi 

determinate de capacitatea locuitorilor de a le folosi şi prelucra. De-a lungul timpului ocupaţiile de bază au fost: 
creşterea animalelor (bovine, cabaline, ovine, caprine, porcine etc), păstoritul pe întinsele fâneţe şi păşuni, 
exploatarea şi prelucrarea lemnului în pădurile înconjurătoare, agricultura, vânătoarea, exploatarea zăcăminelor de 
ţiţei şi pentru o scurtă perioadă exploatarea sării de potasiu. 

Învăţarea meşteşugurilor în trecut a fost asigurată prin transmiterea directă din tată în fiu, ceea ce a 
determinat caracterul familial al acestora. Mica industrie era suficient dezvoltată cât să asigure o serie de servicii 
populaţiei, existând diverşi meşteri care aveau ateliere de tâmplărie, fierărie, cizmărie, cojocărie, olărie sau dogărie.  
În partea nordică, unde predomină suprafeţele acoperite cu pădure, cele mai multe şi mai importante meşteşuguri au 
fost orientate spre prelucrarea lemnului: debitatul, dulgheria, drăniţitul, rotăria, tâmplăria, dogăria, lemnăria măruntă 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

121 
 

şi altele. Sunt încă meşteşugari de seamă, numărul lor fiind din păcate în continuă scădere. Printre cele mai 
spectaculoase realizări în „arta lemnului” la Tazlău, Balcani și Solonț sunt porţile, gardurile și troițele, care poartă 
amprenta istorică a locurilor.  

Din Catagrafia pe anul 1820, rezultă că oamenii se ocupau şi cu olăritul, satele Frumoasa şi Băhnăşeni fiind 
cunoscute pentru meşterii olari, din ale căror mâini rezulta o ceramică de diverse forme: strachini mari şi mici, oale, 
ulcele, lăptare, butoiaşe, căniţe etc. Date despre această îndeltnicire le găsim în studiul: Olăritul, meşteşug de tradiţie 
în Judeţul Bacău, o lucrare amplă, rod a trei decenii de studii și cercetări întreprinse de autorii Teodosie Rotaru şi 
Dorinel Ichim. Acesta cuprinde monografii închinate localităţilor în care meşteşugul se mai practică: Oituz, 
Frumoasa (Balcani) şi Lilieci - Hemeiuşi, dar şi celor în care olăritul a supravieţuit până în pragul mileniului trei: 
Schitul-Frumoasa (Balcani), Băhnăşeni (Pârjol), Solonţ, Cucueţi (Solonţ) şi Răchitoasa. De aici aflăm că exista şi un 
drum al olarilor, care lărgea aria de desfacere a ceramicii produse în cele două centre (Teodosia Rotaru, Dorinel 
Jehim, „Olăritul, meşteşug de tradiţie în judeţul Bacău” Ed. Egal, 2006, p. 45). În prezent, această îndeletnicire a 
devenit doar o amintire, fapt indus de cererea pe piaţă a acestor produse care este tot mai mică, dar şi din cauza lipsei 
de interes a celor tineri, care nu îşi pot imagina că mai pot supravieţui practicând o astfel de activitate.  

În Condica Liuzilor pe anul 1803 se pomeneşte că oamenii aveau loc puţin, ocupându-se şi cu cărăuşia, o 
altă îndeletnicire străveche a locuitorilor, lucru impus de pământul sărăcăcios, slab productiv. Astfel, aceştia erau 
nevoiţi să facă diverse transporturi de materiale pentru a-şi rotunji veniturile, contra unor sume de bani sau alimente. 
În funcţie de caracterul negustoriei şi produselor comercializate, aceştia erau numiţi în diverse feluri: cotiugari 
(material lemons şi produse din lemn), păcurari sau găzari (păcură şi gaz lampant), sărari (sare şi slatină), vărari 
(piatră de var), olari (ceramică). Bineînţeles că această activitate, cărăuşia, era practicată de cei care aveau care sau 
căruţe trase de boi sau cai. Astfel, sătenii cumpărau sare de la Târgu-Ocna (fiind destul de aproape de salină) şi o 
transportau în scopul vânzării sau schimbului cu cereale în localităţile din valea Bistriţei, ajungând până la est de 
Siret. (Gh. Popa şi Gh. Marcu, Băseşti pe Tazlău, monografie nepublicată, 1978, p. 122). Acest tip de cărăuşie era 
practicat de către sătenii din toate satele de pe raza localităţilor din regiune. În regiune există o altă resursă naturală 
importantă: petrolul. Folosită pentru ungerea osiilor la care, pentru iluminatul curților boierești sau pentru tratarea 
unor boli la oameni sau la animale, păcura este exploatată aici din vremuri îndepărtate, primele documente care 
atestă prezența fântânilor de păcură în regiune datând de pe vremea lui Alexandru cel Bun. Primele însemnări scrise 
menționează prezența păcurii la Cucuieți – Pădurăreni în anul 1560 (Bilanț de mediu nivel I și Raport la Bilanț de 
mediu nivel I, Institutul Național de cercetare și dezvoltare pentru Ecologie industrial – INCD ECOIND București, 
Petrom S.A., Sucursala Moinești, Parc 395 Cucuieți, p. 23.). Gropi de păcură sunt menționate și în satele Tescani, 
Solonț, Câmpeni, Tazlău etc.  Locuitorii din aceste sate vindeau deasemenea păcură şi gaz lampant (pe care îl 
procurau de la distileriile de la Moineşti şi Buhuşi) în satele de pe valea Bistriţei, ajungând până în zona 
Maramureşului şi Bucovinei. De aici se întorceau cu brânză, pe care mai apoi o vindeau (Constantin Matasă, Prin 
Moldova de sub munte, p. 32, 1965). Se realiza astfel un tip de comerț specific, pe bază de troc, rezultatul fiind 
întregirea veniturilor. La Solonț a fost înființată în anul 1858 „Fabrica de gaz”, care asigura necesarul de gaz lampant 
pentru iluminarea orașului Iași (Iulia Văcărașu, Industriile grele ale județului Bacău în Carpica, Muzeul de Istorie 
Bacău, VIII, 1980, nr. 197, p. 157). Spre sfârșitul secolului XIX, alături de puțurile marilor arendași se mai găseau 
numeroase puțuri săpate de țărani și exploatate de aceștia cu dijmă. Alţii, mai ales din satele Băhnăşeni şi Frumoasa 
ajungeau până la Bicaz, tot pe valea Bistriţei, unde vindeau păcură şi aduceau în schimb piatră de var nestins, pe care 
o comercializau în satele din bazinul hidrografic al Trotuşului, fiind uşor de recunoscut datorită căruţelor cu coviltir 
dar și strigătului de îndemn tipic și cu puternic ecou în timp „hai la var!”. Sătenii din Cucuieți-Solonț, Băhnăşeni şi 
Frumoasa comercializau produse de olărie, pe un drum ce ajungea până la Târgu-Neamţ. La Tazlău şi Balcani se 
practica cărăuşia cu alt specific, influenţată de profilul forestier al zonei. Astfel, cotiugarii (sătenii care aveau căruţă 
şi cai) transportau cherestea, draniţă, grinzi pentru construcţii sau lemn de foc în satele din valea Bistriţei, de unde se 
întorceau fie cu cereale fie cu bani (C. N. Fedeleş, Monografia Băncii Populare „Păstrarea” și a Societății 
cooperative de păduri „Toporul”, 1914). 

La Tazlău, Schitu-Frumoasa, Cucuieți, Solonț şi Băseşti există încă din perioada eneolitică izvoare de apă 
sărată, din care se scoate slatina sau sararmura, un produs alimentar de strict necesitate. Exploatările arhaice sunt de 
mici dimensiuni și apar sub forma unor fântâni de slatină căptușite cu bârne de stejar, împletitură de nuiele sau de tip 
buduroi (ghizd/ghizdea 49 de fântână confecționat dintr-un trunchi de copac). Încă din neolitic sarea cristalizată se 
obținea prin fierbere în vase cermice, prin așa numita metodă briquetaje iar mai târziu, în epoca bronzului, i se 
adaugă o altă metodă, care folosea vase de lemn/troace pentru obținerea sării din apa sărată. Este foarte probabil ca 
sarea să fi fost exploatată și la suprafață, în cunoscutele gropi de sare (numite și sărării). Slatina se transporta cu 
ajutorul carelor, folosindu-se butii de 15 - 20 de litri sau butoaie de peste 100 de litri, fiind comercializată la rându-i 
în satele şi târgurile de pe valea Bistriţei, ajungându-se până la est de Siret. În perioada medievală, prin vale trecea 
celebrul Drum domnesc al sării, ce pornea de la Târgu-Ocna şi ajungea până la Suceava, convoaiele de care trase de 
boi întinzându-se de multe ori pe lungimi ce depășeau 800 de metri (Ion Lupu, Sub semnul marelui Ștefan – Hemieni 

                                                 
49 Ghizdea = diminutiv al lui ghizd; au rolul de a căptuși un puț ca să nu se surpe (conform dexonline). 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

122 
 

1470, 2003). La Tazlău se afla de altfel și vama de ținut, aici negustorii plătind diverse taxe pentru a putea transporta 
și vinde marfa mai departe. Morăritul a fost un alt meşteşug specific satelor situate pe văile râurilor, existând 
numeroase mori de apă. Cu timpul, acestea au fost înlocuite cu morile electrice, care nu mai erau condiţionate de ger 
sau secetă. (în revista La Tazlău, anul II, Nr. 7/1997, p. 20). 

Ocupație de tradiție și necesară a fost și albinăritul, în vechile documente fiind menționate numeroase 
prisăci în regiune. Pe lângă miere un rol important avea și ceara, care era folosită atât pentru plata unor taxe cât și ca 
articol comercial, datorită utilizării sale multiple. 

Alte meşteşuguri importante erau ţesutul în casă la război, cusutul, confecţionarea costumului popular-
tradiţional bărbătesc şi femeiesc, confecţionarea măturoaielor din nuiele de mesteacăn şi a coşurilor şi scaunelor 
împletite din nuiele de răchită sau alun. Cu ţesutul se ocupau femeile, folosind motive decorative moldoveneşti. 
Ţesăturile erau de obicei sub formă de scoarţă, covor, lăicer sau cergă. În trecut se cultiva şi prelucra cânepa, din care 
se obţineau fire şi fibre folosite la confecţionarea articolelor de îmbrăcăminte. 

La Cucuieți (Solonț) a existat o fabrică de sticlă care a funcționat aproximativ între anii 1900 - 1925, unde 
lucrau peste 130 de muncitori din satele Cucuieți, Solonț și Băhnășeni, pentru efectuarea muncilor necalificate. În 
1925 fabrica a ajuns la faliment, datorită creșterii prețului lemnului, care era folosit drept combustibil. Fabrica a fost 
ulterior demolată, din materialele rezultate fiind construită biserica ortodoxă din centrul satului (Angelica Rotaru, 
Angela Rotaru – Dumitrescu, Mihai Rotaru, în Monografia satului Cucuieți, Ed. Partoș, Timișoara, 2016, p. 89). 

Practica arhitecturii lemnului ca element al arhitecturii populare tradiționale a lăsat vizibile în spațiul sătesc 
o serie de elemente de o valoare patrimonială deosebită: porți, garduri, stâlpi ornamentați, console, panouri etc. 
Decorul arhitectural îmbrățișat de meșterii populari este bazat pe crestături și traforări, având ca motive elemente 
specifice vieții la țară. Se observă astfel un ansamblu de decorații geometrizate realizate din linii drepte, puncte, 
cercuri, linii frânte, triunghiuri sau romburi. Se adaugă și elemente de vegetație: flori, plante, arbori, predominând 
broderia de tăieturi în relief, desenuri scrijelate sau simple crestături. Aceste elemente tradiționale se mai păstrează 
mai cu seamă în vechile sate răzeșești (Băsești, Cucuieți), dar și în satele ascunse de civilizație, unde populația este 
îmbătrânită.  

Elementele de originalitate sunt legate de arhitectura caselor, care s-a menţinut mult timp în toate aşezările 
din Valea Tazlăului. Astfel, faţadele caselor arătau măeistria dulgherilor, frontoanele fiind împodobite cu simboluri 
astrale (soarele şi luna) ce încadrează pomul vieţii (bradul), iar streşinile erau adevărate dantelării florale. Deşi multe 
din interioarele caselor vechi aveau drept caracteristică principală sobrietatea, lucru datorat traiului modest al 
oamenilor, multe dintre acestea  erau împodobite cu textile de interior, de o reală valoare estetică (lăicere, cergi, 
ştergare, ţoluri, macaturi etc.), de diverse culori şi cu motive decorative aparte (flori deschise cu boboci, frunză de 
stejar şi viţă de vie, cruce şi stea). 

Cum era şi firesc într-o regiune acoperită cu pădure, cele mai multe şi mai importante meşteşuguri au fost 
orientate spre prelucrarea lemnului: debitatul, dulgheria, drăniţitul, tâmplăria, dogăria, rotăria, lemnăria măruntă şi 
altele. Sunt încă meşteşugari de seamă în sate, numărul lor fiind din păcate în continuă scădere. Printre cele mai 
spectaculoase realizări în „arta lemnului” sunt porţile.  

În lipsa unei strategii coerente de valorificare a patrimoniului cultural tradițional, peisajul sătesc suferă o 
transformare care denaturează autenticul, tradiționalul, scăzând din potențialul turistic general (porțile de lemn sunt 
înlocuite de porți metalice, se montează garduri de beton și metal, casele nou construite au implant de arhitectură 
occidentală, cu acoperișuri în două ape, terase supradimensionate, „împodobite” cu mici statuete, unele desfigurând 
complet stilul arhitectonic moldovenesc). 

În acest fel arhitectura tradițională dispare, lăsând locul unei arhitecturi mutilate, ce nu aduce plus-valoare 
peisajului rural. 

În consecință, se impun măsuri de protejare urbanistică a valorilor de patrimoniu în cadrul unei viziuni 
strategice asupra dezvoltării rurale și a tuturor subansamblurilor de referință. Astfel, în dezvoltarea fondului 
construit, a spațiilor verzi, a echipării edilitare și a calității mediului trebuie să se țină seama de patrimoniul cultural 
existent, fiecare zonă cu potențial fiind inclusă în cadrul unor programe specifice de dezvoltare turistică, culturală, de 
agrement sau de continuitate a activităților meșteșugărești specifice. 

 

Ilustrarea culturii prin tradiții 
Profesor învățământ primar Mareș Titiana 

Școala Gimnazială Solonț 
 

În cultura populară tradițională, obiceiurile formează un capitol important, deoarece întreaga viață a omului, 
munca lui din timpul anului și diferitele lui ocupații, relațiile cu semenii și întruchipările mitologice erau întrețesute 
cu obiceiuri. 

Obiceiurile au semnificații profunde asupra omului și relațiilor lui cu natura, cu mediul înconjurător. Astfel, 
acestea prezintă viața socială și diversele aspecte ale desfășurării ei. Unele obiceiuri au păstrat până astăzi forme 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

123 
 

ample de desfășurare, în care riturile vechi se îmbină cu acte ceremoniale, cu manifestări spectaculoase, asigurând 
poporului român unicitatea prin cultura variată și atrăgătoare. 

Sărbătorile populare au trei funcții esențiale: 
- întrețin relația cu sacrul, abătându-i pe oameni de la cele lumești, ajutându-i să-și reînnoade legăturile cu cele de 
dincolo; 
- refac grupul comunitar, înlesnind comunicarea directă, pe care se bazează cultura omului de la sat; 
- pun societatera în acord cu Cosmosul. 

Folcloristica a grupat obiceiurile calendaristice în patru cicluri care corespund celor patru anotimpuri: de 
primăvară, de vară, de toamnă și de iarnă. Acestea se impart la rândul lor în două mari categorii: sărbători cu dată 
fixă (6 ianuarie – Boboteaza, 1 Martie – Mărţişorul, Baba Dochia 9 Martie – Mucenicii, 25 Martie – Buna Vestire 
(Blagoveştenie); Ziua Cucului, 23 Aprilie – Anul Nou Pastoral (Sfântul Gheorghe),24 Iunie – Sfântul Ion de Vară, 
Sânzienele (Drăgaica), 29 iunie – Sfinţii Petru şi Pavel, 25 Decembrie – Crăciunul, Colinde şi obiceiuri de iarnă: 
steaua, capra, pluguşorul, irozii, colindele cântate) și sărbători cu dată mobilă (raportat la data Sărbătorilor Pascale 
din anul calendaristic respectiv, cum ar fi: moșii de iarnă, lăsata secului de brânză, lăsata secului de carne, 
Bunavestire, Floriile, Paștele, Înălțarea, Rusaliile etc.). 

Prin aceste tradiții și obiceiuri se conturaeză profilul unic și de neegalat al poporului român, care are 
rădăcini adânci în istoria neamului românesc și se remarcă identitatea acestui popor  minunat cu oameni simpli, de 
poveste. 

Bacăul este un oraș din zona Moldovei care păstrează la loc de cinste obiceiurile locale și le promovează de 
fiecare dată prin intermediul diverselor evenimente culturale: simpozioane, serbări școlare, zilele orașului, sărbătorile 
de iarnă, de primăvară, de vară de toamnă etc. Portul popular este de asemenea, unic și foarte valoros. Motivele 
naționale, țesute cu migală pe costume, evidențiază creativitatea, credința și originalitatea poporului român. 

Astfel, funcționează Centrul Judeţean pentru Conservarea şi Promovarea Culturii Tradiţionale Bacău, o 
instituție publică de cultură ce se află sub autoritatea Consiliului Județean Bacău. Acest centru de promovare a 
culturii: 
• iniţiază şi desfăşoară proiecte şi programe culturale în domeniul educaţiei permanente şi al culturii tradiţionale; 
• cercetează stadiul actual al tradiţiilor şi al creaţiei populare specifice fiecărei zone etnofolclorice a judeţului; 
• coordonează metodologic activitatea aşezămintelor culturale de nivel judeţean; 
• asigură asistenţă de specialitate. 

,,Cultura înseamnă dezvoltarea perfectă și egală a omului în toate privințele.” 
(John Burroughs 

 
 

Obiceiurile și tradițiile respectate în județul Bacău 
Învățătoare Mavriche Diana-Mirabela 

Şcoala Gimnazială „Emil Brăescu” Măgura, Bacău 
 

 Regiunea Moldovei este situată în partea de Est a Romaniei și cuprinde teritoriile a opt județe: printre care si 
Bacău. Obiceiurile si tradițiile din Moldova sunt unele dintre cele mai autentice, fiind puțin influențate de cultura 
altor popoare. În universul rural se pastrează valorile, datinile și meșteșugurile moștenite de la străbuni, astfel ca pe 
ulițele satelor vei descoperi o lume specific tradițională, plină de semnificații, povești și legende. Pitorescul 
peisajelor, arta populară, spectacolul sărbatorilor si modul de viață al moldovenilor bacăuani te îmbie fără doar și 
poate, dându-ți deseori impresia că este un mod de oprire a eternității.  

Crăciunul este sărbatoarea cea mai așteptată din an; copiii sunt nerăbdători să primească daruri, iar adulții se 
bucură de tradițiile specifice, de reuniunile cu familia, de slujbele binecuvântate cu  puterile duhovnicești și de 
colindele ce-ți aduc in prim plan nașterea Domnului Iisus Hristos. Foarte multe obiceiuri sunt respectate în această 
perioadă, căci băcăuanii nu au uitat de practicile bătrânilor și de vechile superstiții. Săbătorile de iarna încep pe 6 
decembrie, când se celebreazâ ziua Sfântului Nicolae. Cu o seară înainte, cei mici își lustruiesc ghetuțele și le așează 
la cotruță sau lângă ușă, sperând că Moșul să îi răsplăteasca pentru faptele bune. Bătrânul le aduce dulciuri copiilor 
cuminți, iar celor obraznici le lasă doar o nuielușă. După această dată încep pregătirile pentru Crăciun: femeile fac 
curățenie, gospodăria este aprovizionată cu alimente pentru prepararea bucatelor tradiționale, în special carnați, 
sarmale, colaci și nelipsitul cozonac, barbații caută cel mai frumos brad, iar tinerii învață colinde, ca mai apoi să 
cânte și să încânte cu glasurile lor binecuvântate, lăsate ca dar de la Dumnezeu. 

În Ajun, cetele de colindători pornesc prin sate sau prin orașele băcăuane ca să vestească nașterea 
Domnului. Grupuri de copii și tineri merg din casă în casă și le urează gazdelor sănătate, bucurie și prosperitate, fiind 
răsplătiți cu nuci, mere și colaci. Baieții mai mari se costumează și umblă cu Capra, obicei adânc înradacinat în viață 
satului. În tradiția românească, capra este considerată un animal malefic; se spune că atunci când Dumnezeu a creat 
oaia, diavolul a vrut să-l imite și a făcut o capră. Cu toate acestea, jocul caprei a fost inclus în ceremonialul 
sărbătorilor de iarnă, fiind asociat fertilității și bogăției recoltelor. Bărbatul care joacă acest rol îmbracă un costum 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

124 
 

foarte colorat, format din țesături cusute de meșterii locali și împodobit cu panglici, clopoței, mărgele și ciucuri. 
Urmată de un alai numeros de personaje, capra oferă un spectacol veritabil; saltă, smucește, se rotește și se apleacă 
într-un dans vesel care amintește de practicile păgâne. Jocul ilustrează moartea și renașterea animalului, simboluri 
ale ciclurilor naturii. 

Tot în Ajun se mănâncă plăcintă cu julfă, cu bostan și prune uscate. Printre bucatele tradiționale cu care se 
delectează se numără toba, caltaboșii, carnații, sarmalele, piftia și cozonacul. Masa rămâne întinsă chiar și peste 
noapte pentru ca familia să aibâ un an îmbelșugat. 

Înâinte de Anul nou, baieții merg cu Plugușorul, obicei menit să alunge iarna și să aducă fertilitate 
pământului. Însoțit de strigături și pocnete din bici, ritualul anunță într-o manieră optimistă un an roditor și bogat. Pe 
1 ianuarie, copiii umblă cu Sorcova, urându-le gazdelor sănătate și putere de muncă. Tradițiile de iarnă din Moldova 
au origini care se pierd în negura timpului, însă rămân întotdeauna actuale și încântătoare. 

Băcăuanii și turiștii, vin special pentru Alaiul Datinilor de iarnă, pentru a se delecta cu sunetele de zurgălăi, 
șuieratul bicelor ori ritmul tobelor, într-un spectacol sonor completat cu unul al culorilor și croielilor specifice 
costumelor tradiționale moldovenești, ținutele mascaților sau „găteala” Caprelor, Căluților, a Urșilor, Irozilor ori 
„haiducilor” din Ceata lui Jianu.  Atmosfera este intretinuta de formații cunoscute de jocuri cu măști din localitățile 
băcăuane Rachitoasa, Dărmănești, Dofteana, Bijghir, Scorței, Roșiori, Vultureni, Berești-Tazlău, Zemeș, Lipova, 
Balcani, Livezi, dar și colective artistice de obiceiuri populare din județele Suceava, Botoșani, Neamț și Vaslui. 

Bacăul ține treaz obiceiurile si tradițiile străvechi, astfel orașul nepierdându-se în negura timpului. 
Băcăuanii se află într-o strânsă comuniune cu viața tradițională, ilustrând sacralitatea ei. 
Bibliografie: 
„Educaţia pentru gândirea creatoare” - Editura Alfa, Piatra Neamţ, 2003; 
Artur Gorovei „Literatura populară” - Editura Minerva, Bucureşti, 1985; 
Virginia Bârleanu - „Culegere de folclor” - Editura Geea, Botoşani, 2001; 
„Valori şi tradiţii româneşti” - Editura Pim, Iaşi, 2006; 

 
 

Obiective culturale din comuna Palanca 
Profesor învățământ preșcolar Merlușcă Claudia  

Școala Gimnazială Palanca, Grădinița cu Program Normal Popoiu 
 

 
Palanca - o zonă situată în regiunea de deal-munte este o comună în județul Bacău, Moldova, România, 

formată din satele Cădărești, Ciugheș, Pajiștea, Palanca (reședința) și Popoiu. 
Comuna Palanca are ca obiectiv cultural de mare valoare monumentul eroului martir sublocotenent Emil 

Rebreanu, ofițer român din Austro-Ungaria care a fost executat prin spânzurare pentru dezertare și spionaj în Primul 
Război Mondial după ce fusese prins în timp ce încerca să treacă la conaționalii români. Emil Rebreanu a fost fratele 
scriitorului Liviu Rebreanu, autorul romanului „Pădurea spânzuraților”.  

 

 
 
În Primul Război Mondial a luptat pe mai multe fronturi ale Imperiului Austro-Ungar. În noaptea de 12 spre 

13 mai a fost prins când vroia să treacă granița, ce era și linia frontului, care trecea între Palanca și Ghimeș 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

125 
 

(Harghita). A fost condamnat la moarte pentru dezertare și spionaj și a fost spânzurat în mijlocul codrilor din 
Palanca, acolo unde fratele Liviu Rebreanu a dat naștere romanului „Pădurea Spânzuraților”. 

Monumentul a fost realizat din piatra și bronz de către artistul plastic Marcel Aciocoitei și se număra 
printre cele mai importante creații ale acestuia. În centrul ansamblului monumental de peste 4 metri se află 
efigia eroului Emil Rebreanu, iar pe latura opusă a obeliscului se află o compoziție reprezentându-l pe Sf 
Gheorghe. 

În comuna noastră au avut loc diverse activități dedicate palanceanului nostru Emil Rebreanu, considerat de 
cetățeni românul tuturor românilor. 

Deschiderea manifestărilor închinate lui Emil Rebreanu a avut loc pe13 mai 2017, la monumental eroului 
Emil Rebreanu unde a avut loc ceremonialul militar și religios, iar duminică, 14 mai 2017, la PrimăriaPalanca au 
avut loc un simpozion și lansări de carte. Cartea lansata se numeste „Născut în zodia morții”, de Ilderim Rebreanu, 
fiul fratelui mic al scriitorului, Tiberiu. 

Totodată, la monumental ridicat în cinstea lui Emil Rebreanu, în apropierea locului unde a fost spânzurat, a 
fost depusă o coroană de flori din parteafamiliei și a unui grup de scriitori bistrițeni, membrii ai Societăţii Scriitorilor 
din Bistriţa-Năsăud, invitați la eveniment.  

 
A urmat o întâlnire la Biblioteca din Palanca, unde s-a făcut o donaţie de carte din partea Bibliotecii 

Bistriţa-Năsăud cu cele mai recente apariţii editorial, apoi, la Primăria Palancaa avut loc simpozionul dedicat 
centenarului 

         
Evenimentul dedicat eroului s-a încheiat pe 28 mai, de Ziua Eroilor,cu un ceremonial militar-religios 

închinat memoriei eroilor neamului și depunerea de coroane la monumentul lui Emil Rebreanu 
 
 

Obiceiuri și tradiții băcăuane 
Profesor învățământ primar Merlușcă Mioara-Irina 

Școala Gimnazială ,,Costachi Ciocan” Comăneşti 
 
,,Tradiţia este de departe cea mai importantă sursă a cunoaşterii noastre’’. Karl Popper „În căutarea unei 

lumi mai bune” 
Tradiţiile romanilor sunt comori ce nu ar trebui uitate sau părăsite şi nici schimbate prin troc cu alte 

obiceiuri importate din alte ţări. Ele sunt ale noastre, ne caracterizează, ne definesc şi prin ele ne simţim mai bogaţi, 
mai aleşi, mai altfel decât alţii. Aceste tradiţii ne fac mai „exotici” în ochii europenilor şi altor naţii, putem fi subiect 
de discuţii şi de laudă, de aprecieri cu semnul mirării. Tradiţiile romanilor sunt diferite de la o zonă la alta, după cum 
spune vorba câte bordeie, atâtea obiceiuri, însă tocmai acest lucru ne face mai frumoşi, mai atrăgători şi mai 
originali. Poporul român a fost întotdeauna un popor credincios, în majoritate ortodox, iar majoritatea tradiţiilor şi 
obiceiurilor relaţionează cu sărbătorile religioase. Varietatea tradiţiilor şi obiceiurilor se datorează trecutului 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

126 
 

zbuciumat pe care l-a avut poporul nostru, cotropitorii ce au venit în ţara noastră s-au îndrăgostit atât de mult de ea, 
încât s-au stabilit aici, şi-au întemeiat familii, au adus cu ei datini şi obiceiuri şi au împrumutat de la noi, rezultând 
mozaicul de tradiţii şi obiceiuri. 

De numele județului Bacău se leagă frumoase povești cernute de timp și glorie: civilizația carpilor, cei mai 
curajoși daci liberi din secolele I și al II-lea, monedele lui Petru Mușat sau primele monede ale statului Moldova 
(groși de argint și jumătăți de groși, cu cap de bour și flori de crin), în secolul al XIV-lea, nașterea lui Ştefan cel 
Mare, în secolul al XV-lea la Borzești, alături de strădaniile unor păstrători de tradiții și obiceiuri seculare. 

Importanța păstrării valorilor naţionale, a conservării şi promovării tradiţiilor în societatea contemporană 
este constituită din nevoia de a ne cunoaşte istoria, datinile, folclorul şi meşteşugurile pe care le-au păstrat şi transmis 
străbunii noştri. În primul rând, trebuie să promovăm tradiţiile pentru a ne cunoaşte istoria, identitatea naţională, să 
vedem care sunt valorile care ne leagă de patrie , să învăţăm că suntem liberi datorită strămoşilor şi eroilor patriei 
care şi-au dat viaţa pentru ţară. Să învăţăm şi să preţuim fondul nostru naţional este precum o emblemă pentru 
propria persoană.În al doilea rând, conservarea şi promovarea tradiţiilor sunt necesare deoarece acestea reprezintă o 
parte a patrimoniului imaterial pe care îl avem, ca naţiune. Ca parte a patrimoniului, tradiţiile constituie o marcă 
identitara ,fără de care nu putem vorbi despre o naţiune romană. Dispariţia tradiţiilor ar avea drept urmare dispariţia 
naţiunii înseşi. 

Zona Moldovei se înfăţişează ca un areal unitar de manifestări tradiţionale,unele dintre ele fiind 
caracteristice tuturor regiunilor locuite de români. Copiii trebuie educaţi pentru a deveni păstrători ai acestor 
nestemate, eventual chiar descoperitori de tradiţii noi. 

Baladele,cântecele,doinele,şezătorile,arta ceramică,ţesăturile populare, împletiturile din nuiele, portul 
popular şi nu în ultimul rând dansurile populare alcătuiesc un inestimabil patrimoniu spiritual al Moldovei. În 
folclorul nostru trebuie să ţinem seama de fondul cultural-istoric pe care aceste obiceiuri s-au dezvoltat devenind 
obiceiuri româneşti. 

Una dintre caracteristicile importante ale obiceiurilor populare este ambiguitatea lor, pendularea în ceea ce 
am putea numi serios şi ceea ce am putea numi şăgalnic. 

Ambiguităţii obiceiurilor i se adaugă un alt element important şi anume pluralitatea de limbaje prin care se 
realizează. La realizarea unui scenariu contribuie limbajul verbal, muzical, coregrafic, gestic.etc. Dar şi sub aspect 
estetic, diferenţele esenţiale apar între posibilităţile de expresie a obiceiurilor şi cele ale spectacolului. 

Copiii trebuie îndrumaţi să-şi îndrepte atenţia spre fondul străbun de valori artistice şi documentare pentru 
a-l iubi, a-l aprofunda şi a-l răsplăti. Noi cadrele didactice trebuie să-i îndrumăm în acest sens, să trezim în sufletul 
copiilor sentimente de adâncă dragoste, de admiraţie şi de mândrie faţă de zonă geografică în care s-a născut. 

Dansurile populare, constituie un mijloc complex de educare a copiilor în spiritul dragostei faţă comorile 
populare,de valorile artistice ale poporului . 

HORA - este cunoscută pe tot teritoriul ţării noastre, fiind un joc specific românesc. Are însă particularităţile 
ei în diferite zone ale ţării. 

În Bacău, hora este lentă,uneori apăsată şi se desfăşoară pe baza unui dialog ce se poartă printre strigături 
între flăcăii de pe marginea horei şi cel ce este cu perechea sa la mijloc. Strigăturile sunt rostite în ritmul dansului şi 
dau mai multă vioiciune, tinereţe şi frumuseţe horei. Din horă, se trece în jocul de doi. Dacă hora este domoală, jocul 
de doi, specific moldovenilor este vioi, apăsat, simbolizând freamătul codrilor. Zbuciumate şi apăsate sunt şi jocurile 
de mână în grupe: Brâul, Bătuta, dar şi cei de doi: Coasa, Ciobanşul, etc. 

Este momentul să specificăm faptul că sărbătorile de iarnă au constituit şi vor constitui prilej de adâncă 
trăire sufletească pentru toată populaţia acestui ţinut binecuvântat din totdeauna. 

Emoţiile copiilor îşi spun cuvântul încă de la sărbătoarea Sfântului Nicolai-Moşul cerându-le copiilor 
cuminţenie, ascultare, înţelepciune pentru a le pune în ghetuţe curate, îngrijite de ei,daruri. 

Împodobirea pomului este un prilej de lucruri pentru micuții şi părinţii acestora. Podoabele sunt lucrate de 
către copii împreună cu educatoarea/învățătorul în cadrul activităţilor practice şi a centrului de interes-artă. 
Împodobirea bradului dezvoltă la copii gustul estetic,astfel că fiecare doreşte ca podoabele sale să fie cât mai frumos 
aranjate. Bradul simbolizează viaţă lungă, tânără, sănătoasă,iar podoabele lui dorinţa omului pentru bunăstare şi 
frumuseţe. Faza pregătitoare pentru serbarea pomului de iarnă şi venirea lui Moş Crăciun cu daruri este la fel de 
emoţionantă că şi desfăşurarea în sine. Interesul copiilor pentru repertorii,pentru vestimentaţia adecvată,pentru 
obiectele pe care le vor folosi este mare. 

Obiceiurile folosite de copiii şi maturii din zona ,sunt: „Colindatul”, „Pluguşorul”, „Sorcova”, „Steaua”, 
„Jocul caprei”, „Jocul ursului”, „Jocul căluţilor” şi nelipsitele dansuri populare. 

La colindă participă toţi copiii,acestea sunt creaţii ale poporului,păstrate de secole şi milenii,aduc din 
adâncul vremurilor - mărturia de credinţă a unui neam creştin. 

La „Jocul caprei” este mascat un copil/adult în capră-îmbrăcat într-un cojoc întors pe dos, împodobit cu fel 
de fel panglici colorate şi mărgele, iar masca este din lemn sau hârtie. El execută diferite mişcări, pe cântec, iar 
ceilalţi copii din grupă recită versuri specifice obiceiului. La fel ca „Jocul cu capra” se desfăşoară şi „Jocul ursului”, 
numai că aici pot participa mai mulţi copii/adulţi mascaţi. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

127 
 

„Pluguşorul” - obicei foarte iubit de cei mici, este însuşit cu uşurinţă. Un copil spune textul vestind sosirea 
Anului Nou cu clopoţelul, iar la îndemnul: „Ia mai mânaţi, măi!”, toţi strigă: „Hăi-hăi!”, se urează belşug, sănătate 
etc. 

La jocul „căluţilor participă numai băieţi, toţi îmbrăcaţi în costume naţionale,care dansează „pe cântec”, 
căluţul confecţionat şi împodobit după specificul zonei (motocei, cordele, clopoţei). 

Sorcova şi steaua este specifică atât băieţilor cât şi fetelor,care recită textele specifice acestor obiceiuri, 
însoţiţi de sorcovă (floare, crenguţă de brad, o împletitură de flori din hârtie) şi stea. 

Aceste obiceiuri le desfăşurăm la serbările pomului de iarnă în prezenţa lui Moş Crăciun, al părinţilor şi 
invitaţilor, dar unele dintre ele sunt desfăşurate şi individual, deoarece sunt cunoscute şi nu lipsesc din nici o familie 
din Moldova. 

În concluzie, tradiţiile nu trebuiesc uitate, cu toate că ele se schimbă mereu. Treptat, ele se muşamalizează 
într-o anumită formă, dar nu dispar din societate. Legătura cu trecutul nu trebuie să se rupă, deoarece, în caz contrar, 
trecutul naţional ar deveni ininteligibil pentru generaţiile următoare. 
Bibliografie: 
„Educaţia pentru gândirea creatoare” - Editura Alfa, Piatra Neamţ, 2003; 
„Valori şi tradiţii româneşti” - Editura Pim, Iaşi, 2006. 

 
 

Portul popular – zestrea locuitorilor din zona Răcăciuni 
Profesor învățământ primar Mîcîială Ana-Maria  
Școala Gimnazială ,,Alexandru cel Bun” Bacău 

 
Mărturie a preocupării omului de a-şi întregi şi pune în valoare farmecul şi însuşirile pe care i le-a hărăzit 

natura, costumul tradiţional a ocupat întotdeauna un loc aparte în viaţa locuitorilor din Fundu-Răcăciuni. Sobru sau 
plin de culoare şi strălucire, costumul popular a marcat bucuria sau tristeţea, tinereţea şi bătrâneţea, nunta şi 
înmormântarea, cu alte cuvinte fiecare etapă şi aspect din viaţă. Aceste straie deosebite sunt păstrate cu sfinţenie de 
bătrâni şi de tineri în lăzile de zestre, iar în zilele de sărbătoare sunt purtate cu mândrie. Din cauza condiţiilor grele 

de trai, îmbrăcămintea din vechime n-a pierit, ci a supravieţuit până-n zilele de astăzi. Curios este faptul că s-au 
păstrat în lumea satului denumiri şi forme de îmbrăcăminte datând din secolul al XVI-lea. ,,Costumul popular 
reprezintă un document al vieţii, descifrarea şi analiza elementelor din care se compune, fiind în măsură să elucideze 
importante probleme de etnogeneză”.50 

Valer Butură consideră că, odinioară, ,,grijile femeilor erau în principal hainele şi ţesăturile din interior. 
Hainele purtate în văzul tuturor atrag atenţia prin măiestrie şi diversitate”.51 ,,Femeile semănau şi recoltau cânepa, pe 
care o topeau în pârâu şi după trei zile o scoteau şi-o spălau şi pe urmă o mieliţau cu meliţoiul” (F3). După aceea, 
cânepa era ,,mectuită” (F3) cu cenuşă şi pe urmă era ţesută. Firele de cânepă erau ,,trase cu rariţa, care semăna cu un 
pieptene vechi de pieptănat cânepa” (F3) şi pe urmă o torceau fetele la şezătoare. Şezătoarea se făcea cu vreo nouă, 
zece fete, la care mai participau şi băieţii. Ele torceau până la miezul nopţii. A doua zi ele coseau cămăşile ce le erau 
necesare pentru zilele de sărbătoare. După cum este şi cântecul:  ,,Ca să porţi ie cu flori,/Ce-am cusut la şezători” 
(F3) 

Femeile se îmbrăcau pe timpuri cu haine făcute în gospodărie. Aveau oi, împleteau lâna, din care făceau 
flanele, ciorapi. Pe timpul acela nu erau bani. ,,Aşa ne-am petrecut noi viaţa acum cincizeci de ani!” (F3). Costumul 
femeiesc se compune din: cămaşă, catrinţă, betă, bondă (vestă), cojoc, suman, opinci, iar pe cap, batic. ,,Femeile 
cuseau catrinţa şi cămaşa. Baticurile le mai cumpărau. În picioare purtau opinci. Opinca cine-o mai vede acum?” 

                                                 
50 Romulus Vuia, Studii de etnografie şi folclor, vol. I, Bucureşti, Editura ,,Minerva“, 1975, p. 72. 
51 Valer Butură, Etnografia poporului român, Cluj-Napoca, Editura ,,Dacia“, 1978,  pp. 183 - 184. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

128 
 

(F3). Chiar şi miresele purtau opinci în acele vremuri, pentru că aşa era nevoia. ,,Gumarii erau ţinuţi pe laiţă, să nu se 
murdărească” (F3). 

Timpurile s-au schimbat, tradiţia satului străvechi făcând loc modernităţii. ,,Acum suntem mai luminaţi 
puţin. Dacă munceşti mai mănânci, dacă nu munceşti, degeaba mănânci!” (F3). Tot timpul anului fetele şi femeile 
din Fundu-Răcăciuni poartă batic pe cap. Acesta era simbolul fecioriei. Înainte era o ruşine să nu-l porţi. Şi astăzi e 
purtat de tinerele necăsătorite. Demult, bătrânele îşi mai acopereau capul c-un ştergar. 

Astăzi, costumul tradiţional, lucrat de mâinile lor, se poartă cu mândrie mai ales în zilele de sărbătoare. 
Doar pe femeile bătrâne le mai vezi astfel îmbrăcate pe uliţele satului în zilele obişnuite. 

Piesele cele mai răspândită ale costumului popular sunt: cămaşa şi catrinţa. Acestea erau confecţionate din 
pânză din cânepă, iar mai apoi din bumbac şi sacârţ. ,,Noi 
aşa ne-am petrecut tinereţea! Eram cele mai frumoase 
fete!” (F3). Cămăşile sunt încreţite în jurul gâtului, după 
tradiţia dacică. Părţile componente sunt: faţă, spate şi 
mâneci. Broderiile mânecii sunt dispuse vertical pe trei 
rânduri sau orizontal reprezentând diferite motive. ,,Ne 
aflăm într-o lume colorată şi pitorească, populată de flori, 
păsări, forme geometrice, ca într-o imensă grădină de 
basm în care ordinea este câteodată vizibilă, alteori 
dispare în mulţimea motivelor”.52 Acestea alcătuiesc un 
decor somptuos, care poate fi totuşi prins în formule 
matematice, dovadă a unei organizări interioare de mare 
rigoare. 

Privind portul popular românesc în întregul lui, 
se constată cu uşurinţă că natura decorului său reprezintă 
un element esenţial de unitate. Creatorul popular 
stabileşte un admirabil echilibru între spaţiile albe de pe 
cămăşi şi cele brodate. Cămăşile de sărbătoare sunt 
diferite de cele de lucru. Cele de sărbătoare sunt cusute cu 
motive florale expresive, iar celelalte sunt mai simple. De 

asemenea, cămăşile tinerelor fete sunt brodate în culori vii, stridente, iar cele ale vârstnicelor, în culori sobre: negru, 
roşu. Broderiile şi decorul iilor nu se aseamănă niciodată, deoarece fiecare creatoare adaugă un element propriu. 
Variatele modele sunt purtătoare de semne şi simboluri, de-un limbaj ce transmite atitudinea gospodinei faţă de 
lumea în care trăieşte. Motivele florale sunt reprezentate prin lalele, ce semnifică mândria, puterea, bucuria, şi 
trandafiri, ce simbolizează pasiunea, dragostea. Cămăşile populare mai au cusute pe mâneci, dar şi pe partea din faţă, 
diferite încrengături. Acestea reprezintă arborele vieţii. Dacă ele sunt dispuse vertical, sugerează aspiraţia către 
divinitate, dacă sunt cusute orizontal, reflectă pământul şi realul, iar dacă sunt brodate sub formă de spirală, truda şi 
perseverenţa. Aceste încrengături ne duc cu gândul la visul irealizabil al tinereţii fără bătrâneţe şi al vieţii fără de 
moarte. Dar nu numai florile înfrumuseţează minunatele cămăşi tradiţionale, ci şi crucea, simbolul credinţei sătenilor 
din Fundu-Răcăciuni. Alături de ea, pe celelalte piese ale costumului popular mai sunt cusute păsările, ce 
simbolizează speranţa, accederea spre infinit, dar şi soarele, care în mitologia românească simbolizează ,,ochiul 
zilei”53, imaginea adevărului, a înţelepciunii. În ceea ce priveşte croiala cămăşilor, cea de zi (de lucru) nu era 
deosebită de cea a cămăşilor de sărbătoare. Ele erau croite acasă. ,,Cui îi trebuia croia!” (F3). Pentru că femeile 
aveau mulţi copii, dar mai ales grija întregii gospodării, tinerele fete învăţau de mici să-şi facă costumele tradiţionale. 
De Paşti, fiecare fată harnică trebuie să aibă un rând de haine noi. În iarna care tocmai trecea era necesar să-şi 
croiască şi să-şi coase o cămaşă nouă, pe lângă alte carpete ce-i constituiau zestrea. Cămăşile tradiţionale sunt lungi 
până la gleznă.  ,,N-aveam din ce să cuasem. Stricam baticul negru şi scoteam câte-un fir ca să avem cu ce să cuasem 
cămaşa. Dacă spălam camaşa, spălam numai unde era albă, că în rest se decolora” (F3). 

Peste camaşă se poartă bondă. Aceasta era făcută acasă din postav. ,,Acest material se obţinea din lâna oilor,  
care se dădea apoi la piuă” (F3). Cei avuţi aveau bondă din piele de oaie, căptuşită cu blană naturală. Vesta sau 
bondă era brodată cu motive florale, zoomorfe sau geometrice. În timpurile îndepărtate doar prinţii purtau astfel de 
piese de îmbrăcăminte. Astăzi bonda este purtată doar de bătrânii satului, în timp ce participă la sărbătorile 
importante. 

De la brâu în jos femeile îşi pun catrinţa care e legată cu beta. Catrinţa este din lână. Cea a femeilor este 
modest împodobită cu culori sobre şi modele cu diferite linii (dungi), iar cea a fetelor e viu colorată şi înflorată. 
Catrinţa are formă dreptunghiulară şi este înfăşurată în jurul şoldurilor. E ţesută la război. Astăzi e purtată permanent 
de toate femeile din sat, fie în zi de lucru, fie în zi de sărbătoare. Însă o ţes numai bătrânele. Motivele liniare sunt 

                                                 
52 Lucian Blaga, Trilogia culturii (Studiul - Spaţiul mioritic), vol. III, Bucureşti, Editura pentru Literatură universală, 1969, p. 190.  
53 Tudor Pamfile, Mitologie românească, Bucureşti,  



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

129 
 

dispuse orizontal, conferind exuberanţă ornamentală piesei ce îmbracă partea superioară a corpului. ,,Se lucra înainte 
noaptea, la lampă, dacă nu se strica hogeagul” (F3). Betele sunt lucrate din lână la războiul de ţesut. La 
înmormântare, costumul celor ce participă la ceremonie este marcat de renunţarea la culorile vii, de adoptarea unui 
decor redus, pentru a respecta nota de sobrietate cuvenită. Dacă participau la nunţi sau cumetrii, femeile se-mbrăcau 
cu cămăşi brodate în culori vii, pastelate, chiar stridente, semn al veseliei şi al bunei dispoziţii. Ciorapii fetelor erau 
împletiţi din lână. Cele cu posibilităţi materiale îşi cumpărau ciorapi din bumbac. Când era frig, peste ciorapii din 
lână îşi puneau ,,obele ţesute sau făcute din cârpe” (F3). În alte zone din  judeţ cuvântul ,,obele” are alte denumiri: 
,,ogală” (loc. Târgu-Trotuş) sau ,,copţele” (loc.Valea Seacă).54 Vara femeile umblau desculţe, iar în zilele de 
sărbătoare purtau şoşoni sau pantofi făcuţi la comandă de cizmarul satului. Iarna, dacă plecau la drum lung, purtau 
suman sau cojoc. Ambele erau făcute în gospodărie. Erau brodate cu flori sau erau simple. De asemenea, purtau pe 
mâini mănuşi împletite din lână. Modelul era al celor cu un deget. 

Traista era un alt obiect tradiţional ataşat costumului popular. E ţesută la război din lână colorată şi ornată 
cu linii şi puncte decorative, repartizate orizontal sau vertical. În ea îşi puneau merindele când mergeau la câmp. 
Femeile o folosesc şi astăzi cu mândrie. 

,,În cadrul costumului popular românesc, intenţia sublinierii, a 
distincţiei apare destul de evidentă, mai ales cu prilejul ceremoniilor. Podoaba 
constituia o marcă socială, legată de starea economică”.55 ,,Acestea erau aduse 
de prin ţări străine. Fetele se-mpodobeau cu hurmuz şi mărgele. Aveau şi 
cercei” (F3). 

,,Lumi depărtate şi epoci diferite se găsesc astfel strânse pe modestele 
alcătuiri de cânepă, bumbac sau lână, pe care geniul creator al poporului le-a 
ridicat la rangul unor opere de artă”.56 

Costumul bărbătesc este alcătuit din: cămaşă, pălărie sau căciulă, iţari, 
cizme sau opinci, vestă, suman sau cojoc: ,,Cămaşa era de culoare albă; fiind 
lungă  ajungea până la genunchi. Aceasta era făcută din cânepă sau din bumbac. 
Cele de sărbătoare erau numai din bumbac. Cămaşa bărbătească era compusă 
din două părţi: partea din spate şi partea din faţă” (F2). Tinerii purtau cămăşi 

mai deosebite faţă de cele ale vârstnicilor, pentru că erau mai înflorate, mai plăcute. Dar, faţă de cămăşile femeieşti, 
cele ale bărbaţilor nu erau atât de ornate. Prezintă doar o broderie simplă pe guler. Cămaşa se încheie cu şiret cu 
ciucuri. Peste cămaşă, atunci când vremea era neprielnică, bărbaţii din Fundu-Răcăciuni purtau bondă. Aceasta era 
piesa cea mai frumos brodată a costumului. Era ornată cu motive variate, reprezentând soarele - simbolul adevărului, 
dar şi bradul - simbolul vieţii veşnice. Cei fără posibilităţi materiale aveau bondă din postav de culoare neagră. 
Mijlocul şi-l legau c-o cingătoare. ,,Aveam şi o cingătoare numită betă, cu care ne-ncingeam peste cămaşă şi care era 
ţesută din fire din lână colorată” (F2). Betele erau late. ,,Pe deasupra lor ne legam cu cureaua de piele” (F2). În zilele 
de sărbătoare, ,,de duminică”, cingătorile utilizate erau unele curate, iar în zilele ,,de lucru” erau folosite cele 
obişnuite. Bata este o piesă de îmbrăcăminte comună costumului femeiesc. Capetele acesteia se puteau înnoda sau se 
ascundeau sub straturile succesive, rezultate după înfăşurare. 

Iţarii erau albi, lungi, iar pe picior se încreţeau. Astăzi bărbaţii din Fundu-Răcăciuni nu-i mai poartă. Capul 
şi-l acopereau cu căciuli din lâna de oaie pe timpul iernii, iar vara purtau pălării de fetru. Aceste piese de port 
străvechi sunt atestate din epoca neoliticului prin statuietele de la Butnir şi Vinca, iar mai târziu, prin reprezentările 
de pe Columna lui Traian. Bărbaţii se încălţau diferit, în funcţie de anotimp. ,,Iarna mai mult purtau cizme de cauciuc 
sau, care aveau posibilităţi, se-încălţau cu cizme de piele sau, dacă nu, cu opinci. Acestea erau din piele sau din 
cauciuc” (F2). Dacă se încălţau cu opinci, peste ciorapii din lână împletiţi de nevastă, aveau ,,obele” (F2). ,,În 
vechime, duminica, aveam obele bune din stofă albă pe care le legam cu o curea; vara ne legam obelele subţiri din 
pânză” (F2). Încălţămintea flăcăilor se deosebea de cea a vârsnicelor. ,,Flăcăii purtau încălţări mai bune, iar vârstnicii 
după posibilităţi, cum le-aveau” (F2). 

Dacă nevoia îi împingea la drum lung, ,,se-încălţau cu opinci, cu cizme sau cu bocanci” (F2). Iarna purtau 
,,costum gros sau suman, cum era pe timpuri” (F2). Sumanul era făcut din stofă din lână de oaie, crescută acasă. 
Oamenii din Fundu-Răcăciuni se ocupau cu creşterea animalelor, iar materia primă o utilizau în funcţie de necesităţi. 
Cei care erau cu posibilităţi îşi confecţionau cojoace din piele de oaie. Mai întâi,  pielea ,,se punea la dobeală” (F2). 
Cojoacele erau lăsate albe sau cusute cu flori,  ,,după placul omului” (F2). Broderiile, reprezentând motive florale, 
,,erau distribuite de jur împrejur pe mărginele de jos, dar şi pe mâneci” (F2). La fel ca la costumul femeiesc, şi cel 
bărbătesc avea cusăturile făcute cu diferite culori, în funcţie de vârstă şi de ocaziile cu care era purtat. Cămăşile, 
betele, vestele tinerilor erau brodate în culori vii, stridente, semn al exuberanţei, al bucuriei vieţii. Care nu avea cojoc 

                                                 
54 Ioan Dănilă, op. cit., p. 134. 
55 Valer Butură, op. cit., p. 161. 
56 Lucian Blaga, op. cit., p. 195. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

130 
 

se-mbrăca cu suman din stofă de oaie. Dar sumanul nu avea blană. ,,Cel care era de purtat zilnic era simplu, iar cel 
de sărbătoare mai avea flori pe margini ca şi cojoacele, după cum putea omul” (F2). 

Mănuşile purtate iarna erau împletite  de către neveste din lână sau croite din cânepă. Alţii le aveau 
confecţionate din piele de miel. 

Astăzi costumul tradiţional bărbătesc nu se mai păstrează în totalitate în Fundu-Răcăciuni. ,,Cămăşile lungi 
nu se mai poartă, nici opincile, nici obelele, nici căciulile din piele de oaie. Cei mai bătrâni mai poartă, dar tineretul 
nu prea. La sărbătorile de poruncă, adică cele mai mari, avem obligaţia să mergem la biserică în costumul 
tradiţional” (F2). 

,,Catolicii din Moldova sunt păstrătorii celor mai vechi tradiţii de vestimentaţie românească din această 
parte a ţării. Portul bărbătesc pe care îl îmbracă şi astăzi, este inconfundabil şi are o puternică personalitate, ce se 
manifestă prin aceea că păstrează, nealterate, elementele fundamentale ale substratului traco-daco-iliric”.57 

Albul rămâne culoarea de bază în toate peisele vestimentare, ca o marcă a simplităţii vieţii, a curăţeniei 
sufleteşti, a purităţii, a preţuirii luminii şi credinţei. Unele componente ale vestimentaţiei ţărăneşti păstrează şi astăzi 
urmele credinţelor arhaice, fiind peste ani cartea de vizită a satului tradiţional. 
Bibliografie: 
Blaga, Lucian, Trilogia culturii (Studiul - Spaţiul mioritic), vol. III, Bucureşti, Editura pentru Literatură Universală, 
1963; 
Butură, Valer, Etnografia poporului român, Cluj-Napoca, Editura ,,Dacia”, 1978; 
Pamfile, Tudor, Mitologie Românească, Bucureşti, Editura All, 1997; 
Vuia, Romulus, Studii de etnografie şi folclor, vol. I., Bucureşti, Editura ,,Minerva”, 1975; 
Vulcănescu, Romulus, Mitologie Română, Bucureşti, Editura Republicii Socialiste România, 1985. 
 
 

Frumoasele obiceiuri de iarnă din Bacău 
Mihai Cornelia 

Şcoala Gimnazială Bereşti-Tazlău, localitatea Bereşti -Tazlău, județul Bacău  
 
În toată lumea Sărbătorile de Iarnă sunt aşteptate cu bucurie și nerăbdare.Românii știu să petreacă cel mai 

bine și transformă Crăciunul într-o amintire de neuitat. Nicăieri în lume nu este mai frumos de sărbători decât în 
Bacău. Dacă mergi la Bacău ai şansa de a lua parte la tot felul de tradiții populare care de mai de care mai frumoase 
din toate zonele acestui judeţ. 

Ziua de 5 Decembrie a fiecărui an dă startul evenimentelor și tradițiilor organizate cu scopul întâmpinării 
Crăciuniului. Ca în fiecare zonă din România, fiecare copil își lustruiește ghetuțele cum poate mai bine și le așază la 
gura sobei cu speranța că Moș Nicolae îi va aduce cadoul mult dorit. De la această dată și până pe 25 Decembrie, 
când se sărbătorește Nașterea Domnului, gospodinele nu mai contenesc cu pregătirea bucatelor tradiționale de 
Crăciun. Fiecare gospodărie se transformă într-un furnicar, toți membrii familiei își concentrează energia pentru ca 
pregătirile de Crăciun să iasă perfect. 

Cu aproximativ o săptămână înainte de Crăciun în fiecare regiune din România au loc tot felul de 
evenimente, o manieră tradițională de a întâmpina venirea Crăciunului. În centrul din marele oraș Bacău vin grupuri 
de colindători ce provin din satele din apropiere. Aceștia prezintă cu mândrie cele mai interesante obiceiuri de iarnă 
din zona din care provin, tradiții păstrate și transmise din moși-strămoși. Cete de colindători, mascați, grupuri de 
dansatori, toți încearcă să se evidenţieze cât mai mult, conştienţi fiind de faptul că aceste evenimente vor creşte 
popularitatea zonei din care provin. 

 
Colindătorii vestesc Ajunul Crăciunului 

 
Seara de 24 Decembrie este magică. Grupuri mai mici sau mai mari de colindători pornesc pe uliţele 

încărcate de zăpadă ale satelor şi vizitează toate casele vestind Naşterea Domnului. Gospodinele îi întâmpină cu 

                                                 
57 Romulus Vuia, op. cit., p. 74. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

131 
 

colaci şi diferite dulciuri, acest fapt semnifică bucuria gazdelor colindate.După ce poposesc câteva minute, 
colindătorii îmbrăcaţi în costume tradiţionale se îndreaptă spre alte case ce aşteaptă să primească vestea Naşterii 
Domnului. 

 
Dansul Ursului, un obicei de iarnă foarte apreciat  

 
În prima zi de Crăciun, locuitorii Bacăului obişnuiesc să participe la slujbele de la biserică, după care are loc 

masa în familie. În toate cele 3 zile de Crăciun, cetele de colindători umplu casele băcăuanilor cu glasurile lor.În 
seara de 31 Decembrie urătorii vizitează toate casele şi intonează cu putere pluguşorul tradiţional. Acest obicei este 
de fapt maniera de a ura un bun venit Anului Nou şi de a le dori gazdelor toate cele bune. Toată noaptea de 31 
Decembrie spre 1 Ianuarie străzile oraşelor şi uliţele satelor din judeţul Bacău se umplu de mascaţi îmbrăcaţi în 
costume realizate cu minuţiozitate înainte de marea sărbătoare. Obiceiurile de iarnă din Bacău se încheie odată cu 
primele zile ale Anului Nou, când cetele de copii pornesc din nou pe străzile oraşului şi satelor „cu semănatul”. 
Semănătorii rostesc versuri tradiţionale şi în acelaşi timp aruncă cu boabe de orez, ca simbol al prosperităţii şi 
bogăţiei. 

Aşadar, Bacăul este cea mai frumoasă regiune a țării când vine vorba de obiceiurile de iarnă. Aceste tradiții 
sunt transmise de la generație la generație și crează o atmosferă deosebită și un Crăciun de poveste. 

 
 

Povestea noastră 
Profesor învățământ primar Moghior Maria-Vasilica 

Şcoala Gimnazială ,,Alexandru cel Bun” Berzunţi 
 

Pentru a ne cunoaşte pe noi înşine, mai întâi trebuie să ne cunoaştem trecutul, să ştim unde ne aflăm. 
Comuna Berzunţi este aşezată în partea central-vestică a judeţului Bacău, pe valea pârâului cu acelaşi nume 

Berzunţi, afluent pe partea dreaptă a râului Tazlău. 
Localitatea se află la o depărtare de 39 km. față de oraşul reşedinţă de judeţ, municipiul Bacău, la 28 km față 

de municipiul Oneşti, la 22 km faţă de oraşul Moineşti, localităţi care au legătură directă cu localitatea şi care 
polarizează majoritatea forţei de muncă active din comună. În prezent aşezarea este formată din satele: Berzunţi, 
Dragomir, Butucaru , Moreni şi Buda.  

Deşi nu s-au făcut săpături sistematice, în localitate s-au descoperit o serie de urme: (resturi ceramice, un 
toporaş de mână, câteva răzuitoare etc.) care pot fi datate încă din paleoliticul superior începutul neoliticului. 
Denumirile folosite azi în vorbirea curentă (Mitoc, Podei) sunt şi ele o dovadă a vechimii acestei aşezări. Dar alte 
dovezi despre existenţa unei aşezări aici nu se cunosc până în feudalism când apar primele documente scrise. Are în 
total o suprafaţă de 5673 ha şi un număr de peste 5423 locuitori.  

În perioada 1741 - 1803 Berzunţul era cuprins în ocolul Tazlăul Mare de Sus, ţinutul Bacău. Apoi îl găsim 
aparţinând plasei Tazlău ca şi localităţile vecine Bereşti, Valea Rea. În 1803 făcea parte din ţinutul Bacău, care la 
rându-i era împărţit în șase ocoale: Bistriţa de Jos, cu 20 de sate, Bistriţa de Sus cu 5 sate, Tazlăul de Sus cu 15 sate, 
Tazlăul Sărat cu 13 sate, Tazlăul de Jos cu 20 sate şi Trotuşul cu 20 sate. 

La sfârșitul secolului al XIX-lea, comuna Berzunți făcea parte din plasa Tazlăul de Jos a județului Bacău și 
era formată din satele Berzunțu, Ghilea, Martinu, Dragomiru, Scariga, Prăjoaia Butucari și Moreni având în total 
2149 de locuitori ce trăiau în 590 de case. În comună existau o școală mixtă cu 28 de elevi (dintre care 5 fete), 
deschisă în 1865, două biserici ortodoxe (la Berzunțu și Moreni) și una catolică la Butucari.Anuarul Socec din 1925 
consemnează comuna în plasa Tazlău, având 3280 în satele Butucari, Dragomir, Ghilea, Martin-Berzunț, Moreni, 
Scăriga și Tazlău-Prăjoaia și cătunul Schitu-Sava. În 1931, satele componente erau: Buda, Butucaru, Dragomir, 
Ghilea, Martin-Berzunț, Moreni și Schitu-Savu. 

Singurul obiectiv din comună inclus în lista monumentelor istorice din județul Bacău ca monument de 
interes local este ansamblul bisericii „Adormirea Maicii Domnului”, datând din secolele al XVIII-lea – al XIX-lea. 
Ansamblul, clasificat ca monument de arhitectură, cuprinde biserica propriu-zisă (1774) și casa parohială datând din 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

132 
 

secolul al XIX-lea. Biserica este construită din piatră şi cărămidă, fiind acoperită cu tablă de cupru. Este reconstruită 
în anul 1775, de familia Vârnav din Botoşani şi stareţul Macarie Lavriotis, pe locul fostei biserici construită de 
Domnitorul Alexandru Lăpuşneanu împreună cu fiul acestuia Bogdan al IV-lea Lăpuşneanu (1566 - 1572) şi soţia 
acestuia Ruxandra în anul 1565 şi sfinţită la 20 aprilie 1570. Dar şi aceasta a fost construită pe locul unei vechi 
bisericuţe de lemn din 1393, cum rezultă din unele documente de la Academia Română. Localitatea Berzunţi este 
atestată documentar încă din 1400 de către Alexandru cel Bun, care dă acestui sat mai multe loturi de pământ. 
Denumirea comunei Berzunți îi vine de la un anume boier Vasile Berzea care a primit moșie de la Alexandru cel Bun 
întreg ținutul de la Culmea Berzunți până la râul Tazlău. Unele legende susțin că numele ar veni de la un cioban - 
Berunțianu. 

Locuitorii acestei aşezări sunt locuitori iscusiţi cioplitori în lemn, piatră, tâmplari, dulgheri. Porţile din lemn 
de stejar, încrustate cu barda şi dalta au dus de mult faima aşezări şi oamenilor săi. Motivele ornamentale, deşi se 
aseamănă cu cele maramureşene sau de prin părţile Gorjului, dovedind unitatea etnografică a acestui spaţiu carpato-
danubiano-pontic, au elemente aparte care ţin de mâna şi talentul meşterului. 

În localitate practic nu au existat familii mai în vârstă care să nu posede război de ţesut. Motivele 
ornamentale corespund zonei etnografice Trotuş - Tazlău, descrise atât de complex şi documentat de etnograful 
Dorel Ichim, Ion Vladutiu, geograful Iulia Vacarusu şi alţi etnografi, care s-au aplecat asupra folclorului si tradiţiilor 
noaste. Pe lângă aceste motive multe sunt împrumutate din alte zone. Oricum din ţesăturile ce se realizează în 
localitate nu lipsesc: bujorul, trandafirul, bradul, precum şi motivele geometrice: rombul. 

Meşterul Vrânceanu Dumitru (moş Tache cum îl cunosc localnicii, folosind un război foarte original 
miniatural, realizat personal, reuşeşte să ţese tradiţionalele brâuri (bete) din lână roşie, galbenă şi albastră (culorile 
tradiţionale ale tricolorului nostru naţional). Bârnețele populare pe care le folosesc bărbaţii, dar şi femeile drept 
cingătoare frumoşii arnăuţi la anul nou pentru ornamentarea costumaţilor sunt cunoscute de acum şi peste graniţele 
ţării, acest meşter participant la mai multe festivaluri de folclor atât în ţară (Sibiu şi Bucureşti) cât şi în Franţa, 
Anglia, Turcia, la care pe loc a realizat aceste obiecte din port popular tradiţional. În ultimii ani din păcate s-a 
renunţat la ţesutul stofei de suman şi în localitate sunt destui crescători de oi. 

Tradiţia berzunţeană cuprinde casa de locuit şi anexele. Casa tradiţională a fost la început bordeiul feudal, 
apoi casa din bârne cioplite şi încheiate prin „cuie de lemn”, formată dintr-o singură încăpere şi tindă. Interiorul era 
tencuit cu lut şi văruit. Într-un colţ se afla soba cu hoarnă. Cu timpul locuinţele se realizau din paiant pe fundaţie de 
piatră de râu cioplită sau zidită. Erau acoperite cu paie, stuf, şindrilă din lemn de răşinoase, bătută drept sau cu model 
(solz de peşte, coadă de rândunică), pe coamă cu motive florare. Înspre zilele noastre şindrila era dată cu catran sau 
păcură pentru a rezista mai mult intemperii. Coşul de fum nu era scos în exterior fumul fiind în pod şi înnegrind 
acoperişul. Mai târziu soba a fost realizată cu fumare (3 – 5 - 7) şi ocniţe. În momentul de faţă majoritatea caselor au 
trei patru camere şi cuprinde: hol, cămară, bucătărie chiar baie. Sunt zeci de case cu parter şi etaje.  

Portul bărbaţilor constă din iţari, cicareci strânşi pe picior, din pânză de in sau cânepă. Bărbaţii poartă 
cămăşi cu poale, cu ajur. Drept cingătoare se foloseşte chimirul din piele cu cătărămi, care se mai numesc şi serpar. 
Se mai foloseşte şi brâul din ţesătură albă din lână, mai ales în timpul lucrului. Deasupra cămăşii în zilele de 
sărbătoare se poartă vesta din stofă neagră sau pieptarul din piele înflorată. În anotimpul rece se foloseşte sumanul şi 
cojocul. 

Încălţămintea tradiţională a fost opinca din piele de bovină sau porc şi cea din cauciuc. Bătrânii satului mai 
poartă şi azi opinci din cauciuc. Curelele sunt strânse peste obiele din stofă albă. 

Obiective turistice  
- Mănăstirea Sfântul Sava Berzunți din satul Buda din anul 1809; 
- Biserica Adormirea Maicii Domnului atestată din anul 1565; 
- Biserica Sfinților Voievozi din satul Moreni din anul 1836; 
- Schitul Sfântul Ilie Tesviteanul din anul 1809. 
Pornind de la unele legende care susțin că numele ar veni de la un cioban - Berunțianu, care era un porcar şi 

a făcut o mare descoperire: într-o mlaştină în care se scăldau porcii, a descoperit două clopete din aramă, pline cu 
aur. Aceste clopote nu s-au potrivit nicăieri, decât clopotniţei din Biserica Adormirea Maicii Domnului atestată din 
anul 1565. Am vizitat şi noi clopotniţa şi am tras clopotele despre care se spune că au un efect miraculos atunci când 
sunt furtuni, în special de a împrăştia grindina. Ghidul nostru a fost clopotarul, moş Vasile Vrîncianu, de la care am 
ascultat poveşti cu nesaţ. 

 
 

 
 
 
 
 
 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

133 
 

Obiceiuri şi tradiţii de Crăciun 
Profesor învățământ primar Moisă Adriana-Claudia  

 Școala Gimnazială Nr. 1 Pâncești 
 

La începutul iernii, când din norii grei se cern fulgii de zăpadă, simţim cu toţii apropierea sărbătorilor. Iarna 
este sobră, plină de privaţiuni şi primejdioasă, dar sărbătorile acestui anotimp, cele mai spectaculoase din tradiţia 
românilor, prefigurează parcă clipele în care totul va reveni la viaţă. 

Sărbătoarea Crăciunului instituită în creştinism la 25 decembrie, este o sărbătoare a Naşterii, aşa cum 
reiese din numele sărbătorii la primele popoare creştinate. Exemplu: în latină – Natalis (naştere); în italiană -Natale 
(naştere, fare natale=a sărbători naşterea Domnului); în portugheză – Natal (naştere); în spaniolă – Navidad 
(naştere); în engleză - Nativity, Christmas etc. 

Sărbătoarea Naşterii Domnului datează din secolul al II-lea, fiind instituită de Telephor, succesorul lui 
Sixte I-iul. Mai întâi a fost sărbătorită în luna mai, apoi pe 6 ianuarie, când Iisus a schimbat apa în vin, iar 
introducerea definitivă la 25 decembrie a zilei de naştere a lui Iisus, în biserica romană, a fost făcută de Papa 
Liberiu, în anul 354. 

Această sărbătoare este denumită la români printr-un cuvânt specific numai poporului nostru: Crăciun. Cu 
privire la originea acestuia există o adevărată dispută filologică, însă, majoritatea lingviştilor afirmă că termenul este 
de origine latină. Crăciunul este sărbătoarea creştină ce se celebrează în data de 25 decembrie, este asociată şi cu 
naşterea lui Iisus Hristos. 

Originile Crăciunului sunt diverse şi diferă în funcţie de cultură, religie, istorie şi societate; în tradiţia 
românească Crăciunul are origini păgâne, combinate mai apoi cu credinţele creştine. Crăciunul este sărbătorit la 25 
decembrie deoarece este aproape de Solstiţiul de Iarnă, una dintre cele mai importante zile ale dacilor. Tot la data de 
25 decembrie erau sărbătorite Saturnaliile – moment în care oamenii bogaţi făceau daruri celor săraci. 

Crăciunul a fost sărbătorit înainte de era pre-creştină ca fiind prima zi a Anului Nou;  majoritatea 
ţărilor din Europa au păstrat Crăciunul ca fiind prima zi din noul an până în secolele XV – XVIII; în Ţările Române 
s-a păstrat tradiţia până în secolul XIX. La românii din Banat şi Transilvania, prima zi a anului se numeşte Crăciunul 
Mic, nu Anul Nou. Alţi cercetători ne spun că de Crăciun, din munte, coborau bătrânii asceţi, îmbrăcaţi în cojoace 
de oaie, şi cărau în desăgile lor crengi de vâsc; vâscul este un leac universal, atât la oameni, cât şi la animale. 

Tradiţiile româneşti de Crăciun sunt asociate cu focul şi lumina; aceste elemente se regăsesc de fapt în 
majoritatea ţărilor din Europa; ele reprezintă speranţa că zeul soare va găsi puterea să reînvie şi să aducă primăvara 
cea bogată. 

În ţara noastră, Crăciunul este precedat de un post ce durează 6 săptămâni; este primul post din anul 
bisericesc și ultimul din anul civil. Acest post se încheie pe 24 decembrie. Prin durata lui de 40 de zile, ne amintim 
de postul lui Moise de pe Muntele Sinai, când acesta aștepta să primească cuvintele lui Dumnezeu scrise pe lespezile 
de piatra ale Tablelor Legii. Astfel, creștinii postind 40 de zile, se învrednicesc să primească Cuvântul lui Dumnezeu 
întrupat și născut din Fecioara Maria. 

Există numeroase credințe populare legate de acest eveniment cum ar fi: dacă prima persoană care intră în 
casă în acea zi e bărbat, acesta este un semn de bunăstare şi sănătate pentru anul următor. Un alt obicei întâlnit în 
majoritatea regiunilor este acela de a ţine masa întinsă toată noaptea pentru a atrage binele asupra caselor. Cel mai 
bine se păstrează însă colindatul, împodobirea bradului, venirea Moşului. Pe lângă mesajul mistic, multe obiceiuri 
păstrate în această zi sunt legate de cultul fertilităţii şi de atragere a binelui. 

Împodobirea pomului de Crăciun se numără printre obiceiurile comune ale europenilor. Acest obicei a 
apărut pentru prima oară la popoarele germanice, Martin Luther fiind primul care a ornat bradul cu ajutorul 
lumânărilor. Ideea i-a venit de la reflectarea luminii stelelor printre ramurile unui brad. Acesta există în tradiţiile 
româneşti cu mult înainte de era creştină; bradul este cel mai important arbore din obiceiurile româneşti, pomul 
binecuvântat ce simbolizează eternitatea. Bradul este prezent la cele mai importante evenimente din viaţa unui om: 
botezul, căsătoria şi înmormântarea; bradul se consideră că aduce noroc, viaţă lungă, prosperitate şi fertilitate, motiv 
pentru care oamenii îşi împodobesc casa cu crengi de brad. În ziua de azi, toată lumea abia aşteaptă să 
împodobească bradul; acest obicei are loc în ajunul Crăciunului sau în noaptea de Crăciun, când Moş Crăciun 
aduce pe lângă cadouri şi bradul frumos împodobit cu globuri şi beteală. „Moșul nu vine într-o casă fără brad!” 

Un alt obicei cunoscut de toţi este colindatul. Colindatul începe în data de 24 decembrie şi poate să 
continue pentru 2 sau 3 zile; colindatul se face de obicei în grupuri, de copii, oameni maturi, bătrâni, doar fete, doar 
băieți, tineri căsătoriţi etc., în funcţie de zona străvechii spiritualități românești. El s-a păstrat asociindu-se cu 
celebrarea marelui eveniment creștin care este Nașterea Domnului Iisus Hristos. În ajunul Crăciunului, pe înserat, în 
toate satele, începe colindatul. Colindătorii vestesc Nașterea Domnului și sunt primiți cu bucurie de gazdele care îi 
răsplătesc cu mere, nuci și colaci. Colindele sunt reinterpretări ale unor ritualuri păgâne, dar care în timp au fost 
schimbate sau amestecate cu interpretări religioase. Un alt obicei care în timp şi-a pierdut semnificaţia este mersul 
cu steaua; acest obicei are menirea de a informa oamenii de naşterea lui Hristos; copiii care merg cu steaua se 
deghizează în magi şi vestesc marea minune. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

134 
 

Probabil că nimic altceva nu poate defini mai bine spiritul unui popor decât străvechile sale tradiţii și 
obiceiuri. Din păcate multe din tradiţiile noastre se pierd sau se amestecă cu tradiţiile din alte ţări şi oricât de 
frumoase ar fi colindele englezeşti sau filmele americane cu happy end, din când în când e frumos să ne amintim şi 
obiceiurile noastre străvechi, care ne reprezintă de fapt. Tradițiile românilor sunt comori ce nu ar trebui uitate sau 
părăsite și nici schimbate prin troc cu alte obiceiuri importate din alte țări. Ele sunt ale noastre, ne caracterizează, ne 
definesc și prin ele ne simțim mai bogați, mai aleși. 
Bibliografie: 
Caselli, D., „Crăciunul la diferite popoare”, Bucureşti, Institutul de Arte grafice şi editură Minerva, 1915; 
Pamfile, T., „Sărbătorile la români. Crăciunul”, Bucureşti, 1914; 
Bitard, A., „Sărbătoarea Crăciunului la diferite popoare – traducere de A. I. Theodor”, Buzău, Librăria şi Tipografia 
I. Călinescu, 1922; 
Ghinoiu I., „Mică enciclopedie de tradiţii româneşti”, Ed. Enciclopedică, 2001; 
Brăiloiu C., „Sărbători şi obiceiuri”, Ed. Enciclopedică, 2002; 
Mitroi M., „Obiceiuri şi tradiţii de Crăciun”, Ed. Autorul, 2004. 

 
 

Modalităţi de promovarea şi păstrare a datinilor, obiceiurilor şi tradiţiilor locale prin 
 activităţile şcolare şi extraşcolare 

Profesor învățământ primar Moisă Crăiţa-Adina 
Şcoala Gimnazială Chetriş, Bacău 

 
Pornind de la citatul „Nimic nu-i mai frumos, mai nobil, decât meseria de educator, de grădinar de 

suflete umane, de călăuză a celor mai curate şi mai pline de energie mlădiţe” (D. Almaș) să-i învăţăm pe copii 
să preţuiască şi să respecte obiceiurile şi tradiţiile în care s-au născut, să-i învăţăm să iubească meleagurile natale, 
portul românesc şi pe români. Să le sădim în suflet aceste elemente definitorii ale identităţii neamului românesc fară 
de care nu am mai putea şti de unde venim şi cine suntem de fapt noi românii pe acest pământ. Să-i ajutăm pe copii 
să înţeleagă imensitatea tezaurului nostru folcloric în care arta populară românească este o minunată oglindă în care 
se reflectă cu cea mai mare intensitate frumuseţea României, istoria şi mai ales sufletul neamului, a localităţii în care 
locuiesc. 

Atunci când vine vorba de tradiţii, obiceiuri si datini, activitatea desfăşurată cu elevii implică o gamă variată 
de modalităţi de promovare şi păstrare a acestora, timp îndelungat, precum si materiale didactice demonstrative sau 
explicative variate. Se impune, pentru inceput, o prezentare a localităţii in care locuiesc. La nivelul vârstei şcolare 
informatia este cât mai simplu expusă pentru a putea fi asimilată de tânăra generaţie care porneşte pe acest drum, 
dificil de multe ori, şi anume cunoaştetea şi pregătirea pentru viaţă. 

În calitate de educatori suntem obligaţi să facem din creaţia noastră populară o carte de vizită cu care să 
batem la porţile cunoaşterii şi cu care vom fi primiţi şi apreciaţi fără îndoială oriunde în lume. În furtunile veacului, 
obiceiurile şi tradiţiile strămoşeşti au rămas neclintite păstrând valori autentice ale culturii populare tradiţionale. 
Copiii se lasă îndrumaţi şi pot fi modelaţi în aşa fel încât pe fondul lor afectiv să se aşeze elementele cunoaşterii 
artistice care vor imprima gândirii lor anumite nuanţe, ce vor îmbogăţi substanţa viitoarei activităţi individuale şi 
sociale. Începând cu obiceiurile prilejuite de fiecare eveniment important din viaţa poporului, continuând cu 
frumoasele costume pe care le îmbracă în aceste împrejurări şi terminând cu cântecele, dansurile şi strigăturile 
nelipsite de la aceste datini, izvorul lor este nesecat pentru cel ce vrea să le cunoască şi să le adune în mănunchi 
pentru a le dărui din nou. 

În activităţile cu elevii facem cunsocute copiilor tradiţiile stramoşesti prin intermediul orelor de istorie şi 
limba română, convorbiri dar şi prin serbările pe care le desfăşurăm cu elevii cu prilejul diferitelor sărbători 
(Crăciun, Paști etc). Şezătorile constituie un mijloc complex de educaţie, deoarece îi familiarizează pe elevi cu unele 
elemente de folclor, contribuind astfel la dezvoltarea dragostei pentru tradiţiile populare, le dezvoltă dragostea pentru 
frumos, pentru armonie, le cultivă răbdarea, stăpânirea de sine, spiritul de echipă. Datinile şi obiceiurile populare ne 
reprezintă şi constituie o adevărată ,,valută’’ a ţării noastre, apreciată în lume, fapt care determină dorinţa de a 
cunoaşte frumuseţea şi naturaleţea obiceiurilor, a folclorului  autentic, a portului popular şi a graiului local. De 
asemenea, au rolul de cunoaştere de către copii a specificului zonei şi a frumuseţilor din jur. Pentru a şti cine este, 
elevul trebuie să înveţe cine a fost prin strămoşii săi, să-şi cunoască rădăcinile adânc înfipte în satul românesc. 

Un alt pas în promovarea tradiţiilor locale a fost să delimităm în şcoală un „colţ folcloric”, pe care l-am 
amenajat împreună cu elevii. Aceştia s-au alaturat efortului nostru şi i-au rugat şi pe părinţi sau bunici să le procure 
obiecte. Astfel, am reuşit să dotăm „colţul folcloric” cu o furcă de ţesut şi lână, cu un costum popular foarte vechi, cu 
costume populare în miniatură, cu vase din pământ specifice zonei – strachină, ulcior, cană, farfurie, cu linguri şi 
furculiţe din lemn. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

135 
 

Bineînţeles că şi activităţile extracuriculare joacă la rândul lor un rol important în încercarea noastră de a le 
cultiva elevilor sentimente pozitive faţă de bogăţiile şi frumuseţile locului în care se dezvoltă şi mai ales se formează 
ca individ, păstrător de tradiţii şi obiceiuri. Pentru a face cunoscute copiilor creaţiile de artă, pe care locuitorii zonei 
noastre le-au realizat în decursul istoriei am fost cu elevii la Muzeul de istorie. La început am admirat costumul 
popular specific zonei cuprinzând în alcătuirea sa informaţii despre trecutul istoric. Am atras atenţia copiilor în ceea 
ce priveşte vechimea acestor costume, apoi am denumit fiecare piesă în parte. În continuare le-am spus că în urmă cu 
foarte mulţi ani fiecare om avea mai multe costume populare, deoarece îmbrăcămintea era diferită de ce de azi. Erau 
costume de sărbătoare, pe care le îmbrăcau la biserică şi la joc. Hainele de sărbătoare erau cu mai multe modele. 
Croiala, alcătuirea, cromatica pieselor de port ilustrează gustul, concepţia despre frumos a comunităţii. Tot la muzeu 
am admirat diferite unelte şi obiecte de uz caznic, uneltele şi armele strămoşilor noştri.   

Pornind de la curiozitatea specifică vârstei, am căutat prin diverse activităţi derulate împreună cu diverşi 
parteneri, să stimulăm dorinţele copiilor de a cunoaşte tradiţiile, datinile şi obiceiurile populare din aceste locuri. 
Vizita la biserică efectuată în preajma sărbătorilor de Paşti, i-a făcut pe elevi să înţeleagă semnificaţia sărbătorii, 
preotul explicându-le pe înţelesul lor semnificaţia obiceiului încondeierii ouălor şi faptul că ouăle încondeiate în joia 
mare se duc la biserică pentru a fi sfinţite iar după slujba Învierii mai intâi cei în vârstă, apoi cei tineri le ciocnesc 
folosind formulele: „Hristos a înviat!”, „Adevărat a înviat!”, formule pe care cu siguranţă le vor utiliza corect.  

Arta noastră populară, manifestată sub toate aspectele ei, prezintă o bogăţie de comori, izvorul lor nesecat 
pentru cel ce vrea să le cunoască şi să le adune în mănunchi pentru a le dărui din nou cum spunea Anton Pann: 

,,De la lume adunate 
Şi-napoi la lume date.” 
Astăzi, mai mult ca oricând, avem posibilitatea să îndrumăm copiii să cunoască şi să redea obiceiuri 

românești, să respecte tradiţii ale românilor. În acest mod vom putea creşte şi educa copiii în spiritul virtuţilor 
strămoşeşti, pentru a deveni buni creştini şi buni români. 

Sărbătorile de iarnă au însemnat posibilitatea lărgirii orizontului spiritual al elevilor precum şi ciltivarea 
receptivităţii şi sensibilităţii, a trăirilor afective şi emoţionale. Perioada premergătoare acestora, respectiv Postul 
Crăciunului a însemnat informarea şi familiarizarea copiilor cu ceea ce înseamnă Crăciunul, Anul Nou, Boboteaza. 
Perioada aceasta a fost propice pregătirii serbărilor de Crăciun. Un alt aspect al cunoaşterii tradiţiilor şi obiceiurilor 
de iarnă a însemnat colindatul pe la diverse instituţii din localitate, unde copiii au oferit colinde şi au primit daruri. 

Tradiţiile, datinile, obiceiurile şi folclorul din zonă sunt documente grăitoare privind istoria şi cultura 
acestor locuri. Tezaurul folcloric al acestei zone, constituie o componentă valoroasă, o moştenire de preţ pentru toţi 
cei care trăiesc şi vieţuiesc în această parte de ţară. 

Moştenirea pe care o avem trebuie dusă mai departe de elevii pe care îi creştem şi-i educăm pentru că un 
popor trăieşte prin ceea ce lasă fiilor săi. Este bine să cunoaştem şi să transmitem copiilor măcar un strop din ceea ce 
a creat omul simplu de la ţară cu iscusinţa minţii şi cu căldura sufletului său, pentru a şti copiii de mici cine sunt şi de 
unde se trag. 

,,Izvorul neamului meu e ţăranul român.” N. Iorga 
,,În cultură nimic nu trebuie pierdut, totul trebuie transmis şi reînoit.” Constantin Noica 
 
 

Mărțișorul - obiceiuri băcăuane 
Profesor învățământ primar Morărașu Laura-Monica 

Școala Gimnazială „Miron Costin” Bacău 
 

Prima zi a primăverii păstrează şi astăzi una dintre cele mai îndrăgite tradiţii ale românilor, Mărţişorul. 
Astăzi acesta este confecţionat din două fire colorate în alb şi roşu, de care se prinde un obiect artizanal, pentru a fi 
dăruit în general fetelor şi femeilor. În vechime însă mărţişorul avea alte valenţe. Se spunea că ar fi zilele şi nopţile 
anului împletite într-un fir, iarna împletită cu vara, întunericul împletit cu lumina, zăpada cu Soarele. Se credea că cei 
care îl poartă vor fi sănătoşi şi frumoşi ca florile, plăcuţi şi drăgăstoşi, bogaţi şi norocoşi, feriţi de boli şi de deochi. 
Dar toate acestea se întâmplau doar dacă mărţişorul era purtat cu încredere în aceste puteri ale sale şi cu demnitate. 

Mărțișorul, pe care îl cunoaște toată lumea este vechi de mai bine de două milenii. Pentru prima dată el a 
fost folosit de geto-daci și se prezenta sub forma unui șnur gros, împletit din fire albe și roșii. Săpăturile arheologice 
au confirmat ideea că geto-dacii au fost primii care l-au folosit, utilizând mai ales aceste două culori. Mărțișorul, sau 
„mărțiguș” sau „mărț”, reprezenta inițial un ban de argint sau de aur, la care se adăuga șnurul amintit mai sus, și era 
purtat de copii la gât sau la mână.  

Supersțioși, aceștia credeau că le va purta noroc în viață, îi va lăsa curați ca argintul, iar bolile îi vor ocoli. 
Conform unor tradiții locale, în satul Gura-Văii, marțișorul se punea în zorii zilei de întâi martie, începând de la 
răsăritul soarelui. Conform credinței existente, copiii nu trebuiau să fie văzuți de femeile însărcinate, considerându-
se ca acest lucru ar duce la apariția unor pete pe fețele lor. Alții purtau mărțișorul la gât chiar 12 zile, după care 
acesta era așezat pe crengile unui pom.  



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

136 
 

În alte zone, cum ar fi Parincea, Ungureni sau Filipeni, oamenii păstrau șnurul până la cântatul cucului sau 
până la venirea berzelor. Treptat, banii de argint sau aur au fost înlocuiți cu carton sau pânză, în special stofa luată de 
la pălării. Interesant este faptul că acum jumătate de secol, în Mărgineni, a fost creată o adevărată școală de 
confecționat mărtișoare, unde un accent deosebit se punea pe confecționarea șnurului, realizat în special din fir de 
mătase. 

„Mărțăgușul” nu era oferit oricui, ci doar persoanei iubite, el simbolizând dragostea pe care o purta pentru 
persoana respectivă cel care îl dăruia. Oferit la întâmplare, el demonstra disprețul pentru persoana căruia îi era 
adresat. Cel care primea mărțișorul, după ce-l purta la gât în văzul lumii, îl așeza la sfârșitul lui martie într-un copac, 
de preferință prun, măr sau păr, și urmărea ce roade va da copacul pe parcursul anului. Bogăția roadelor semnifica o 
dragoste profundă, adevarată, pe când, dacă fructele erau puține și mici, însemna că iubirea este falsă. 

Un mit din Moldova legat de mărţişor spune că în prima zi a lunii martie, frumoasa Primăvară a ieşit la 
marginea pădurii şi a observat că într-o poiană, sub o tufă de porumbari, de sub zăpadă, răsare un ghiocel. Ea s-a 
hotărât să îl ajute şi a început să dea la o parte zăpada şi să rupă ramurile spinoase. Iarna s-a înfuriat şi a chemat 
vântul şi gerul să distrugă floarea. Primăvara a acoperit ghiocelul cu mâinile ei, dar s-a rănit la un deget din cauza 
mărăcinilor. O picătură de sânge fierbinte a căzut peste floare şi a făcut-o să reînvie. În acest fel, Primăvara a învins 
Iarna, iar culorile mărţişorului simbolizează sângele ei roşu pe zăpada albă. 
Bibliografie: 
Ghinoiu, I. „Mica enciclopedie de tradiții românești” – Sărbători. Obiceiuri. Credințe. Mitologie, 2008. 

 
 

Frumuseţe şi tradiţie – CEATA CETELOR pe Valea Trotușului 
Profesor învățământ primar Nastasă Anca-Mihaela 

Colegiul Național „Ferdinand I” Bacău 
 
Valea Trotuşului este bogată în resurse şi cu o natură generoasă. În chip firesc, oamenii acestor meleaguri, în 

lupta lor pentru util şi frumos, sunt purtătorii unui autentic tezaur de artă şi folclor. 
Condiţia de oameni liberi a răzeşilor şi a plăieşilor din aceste regiuni, economia cu caracter închis a 

gospodăriilor, în sânul cărora se produceau aproape în totalitate cele necesare traiului, precum şi angajarea mai 
redusă a femeilor în agricultură, datorită suprafeţelor mici de teren arabil, au fost elemente care au dus la apariţia şi 
dezvoltarea unor meşteşuguri, ajunse mai târziu tradiţionale şi specifice acestei zone. În acelaşi timp, migrarea 
intensă şi pe parcursul a mai multe secole a ardelenilor spre această regiune a dus la îmbogăţirea artei populare şi 
chiar a folclorului, care se constituie într-o adevărată sinteză a genului pentru Carpaţii moldo-transilvani. 

Obiceiurile legate de sărbătorile de iarnă au aici cea mai autentică valoare artistică. Cât de mult coboară 
aceste obiceiuri în trecut este greu de spus, faptul petrecându-se din timpuri imemorabile. 

Mii de spectatori vin în fiecare an să urmărească uimitoarea manifestare: CEATA CETELOR. 
În timp ce pentru munteni acest joc al urşilor simbolizează libertatea dezlănţuită, pentru cei din sud-estul 

bazinului, ursul în lanţuri face tot felul de acrobaţii, imitând şi sugerând lipsa totală a acesteia. 
Organizatorii şi participanţii respectă unele reguli dintotdeauna cunoscute. Din ceată fac parte 3 - 4 urşi, 

ursari, toboşari, irozi şi măscături. Pieile naturale sunt foarte frumos prelucrate, cu o montură perfectă a capului şi 
labelor, adevărate trofee cinegetice de o rară frumuseţe. Ele sunt îmbrăcate atât de copii, cât şi de adolescenţi sau 
bărbaţi foarte voinici. Toboşarii sunt îmbrăcaţi în pantaloni negri cu tricolor, bluze roşii, iar pe cap poartă chipie 
frumos ornamentate. Ei folosesc tobe mari, din piei de animale, pe care le lovesc cu două ciocănele, în ritmuri vioaie, 
specifice fiecărei comune. Irozii au poale roşii cu motive populare, cămăşi şi fuste albe, fuste ce sunt împodobite şi 
cu batiste cusute în casă,iar pe umeri şi la cingători benzi brodate. Cu ajutorul săbiilor din lemn, ei execută dansuri în 
ritmul tobelor şi al fluierelor. Parada măştilor impresionează prin numărul mare de tineri care, într-o adevărată 
dezlănţuire de energie şi pitoresc, satirizează anumite obiceiuri sau persoane publice. Ei folosesc atât costume 
populare, cât şi diverse ţinute comice. 

Surprinzător este interesul copiilor (în această eră a informaticii) pentru aceste obiceiuri ce devin adevărate 
evenimente, fiind aşteptate cu mare bucurie. Încă de la începutul lunii decembrie se fac repetiţii, astfel că, în serile 
lungi de iarnă se aud bătăile tobelor, pregătindu-se astfel, atmosfera de sărbătoare de la sfârşitul anului. 

Cadrele didactice cultivă păstrarea tradiţiilor organizând la finele anului serbări, concursuri între şcolile din 
comună având ca temă TRADIŢIILE. 

Bucuria şi entuziasmul celor mici fac ca aceste manifestări să fie încărcate de farmec şi poveste. Dorim ca ei 
să fie păstrători şi purtători de nestemate ale acestui tezaur naţional. 

Nu mică ne-a fost mirarea când am surprins pe obrazul bunicilor ce au venit la spectacole lacrimile 
amintirilor vremurilor tinereţii lor. I-am adus pe aceşti bătrâni în mijlocul elevilor şi am aflat lucruri uimitoare de la 
ei, lucruri ce nu le găsim în cărţi. Ne-au povestit despre vitejia strămoşilor, despre cum se bucurau şi cum îşi 
plângeau necazurile cei de mult apuşi. Am învăţat să-i respectăm şi le-am mulţumit pentru bogăţia sfaturilor şi 
frumuseţea sufletului. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

137 
 

S-a confirmat vorba aceea …. CINE NU ARE UN BĂTRÂN SĂ ŞI-L CUMPERE… şi poate vom deveni şi 
noi mai buni văzându-i pe ei şi ascultându-le vorba… 
Bibliografie: 
https://staticlb.didactic.ro/uploads/assets/101/31/31//joculcapreidinsascut.doc, accesat 10.10.2018. 

 
 

Șezătorile la vârsta preșcolară 
Profesor Năsturaș Noemi  

Școala Gimnazială „Ion Creangă” Bacău, Grădinița „Lizuca” Bacău 
 
În tradiția românească, șezătoarea reprezintă o adunare de mici dimensiuni, care are loc în special în serile 

de iarnă și la care participă oamenii din sat.Cei care participă la șezătoare lucrează, cântă, povestesc, joacă anumite 
jocuri sociale sau se prind în hore sau alte dansuri traditional românești. De obicei organizarea șezătorilor are loc 
după terminarea muncilor agricole, începând înainte de postul Crăciunului și se încheie înainte de postul Paștelui. 
Este o datină veche, fiind numită în unele regiuni și furcărie, habă, habără, sau sideancă. În limba maghiară era 
denumită fonó (furcărie). Ea avea loc în nopțile de iarnă, când se petrecea lucrând și spunând povești, ghicitori și 
glume. Șezătoarea era organizată de obicei în perioada iernii (în numeroase sate, frecvența acestora depășea 3 seri pe 
săptămână), când munca de la câmp înceta. Seara după cină, un grup de fete se adunau la un loc, „la gura sobei și la 
lumina unei lămpi, într-o casă apropiată (de regulă în casa unei văduve singure cu care fetele se tocmeau), își torceau 
fuiorul de cânepă și caierul de lână”. Aici se vorbea despre evenimentele petrecute în viața satului sau se puneau la 
cale viitoarele căsătorii. 

Datinile și obiceiurile populare românești ne reprezintă, ele fiind adevărata noastră comoară apreciată în 
lume, fapt care determina nevoia păstrării și promovării frumuseții și naturaleții obiceiurilor, a folclorului autentic, a 
portului popular și a graiului local, încă de la cele mai fragede vârste. Astfel, prin intermediul șezătorilor se poate 
realiza transmiterea elementelor de folclor către preșcolari, dezvoltând copiilor, dragostea pentru tradițiile populare, 
pentru frumos, pentru armonie. Răbdarea, stăpânirea de sine, spiritul de echipă sunt cultivate de asemenea prin 
organizarea șezătorilor serbări. Rolul șezătorilor este și acela de cunoastere de catre copii a specificului zonei si a 
frumusetilor din spațiul românesc în care trăiește. Pentru a ști cine este, copilul trebuie să învețe cine a fost prin 
strămosii săi, să-și cunoască rădăcinile adanc înfipte în satul românesc. Intitulându-le sugestiv („Dulce grai 
românesc”, „Cântecul fusului”, „Ziua recoltei”), șezătorile îmbină, în mod original, cântecul, jocul, poezia şi 
elementele de muncă. Fiind îmbrăcaţi în costume populare din zonă, copiii participă cu mare interes la acest tip de 
activitate cu deosebite valenţe educative. 

Șezătorile dau posibilitatea verificării întregului material artistic însușit de copii într-o anumită etapă sau în 
legătură cu o anumită temă, îi ajută pe copii să se obișnuiască cu expunerea unor obiecte create chiar de ei, să-și 
învingă emotiile artistice. Satisfacţiile obţinute de copii în realizarea diferitelor obiecte artizanale, si nu numai, din 
programul şezătorii, ca şi bucuria şi celelalte emoţii comune au un efect puternic asupra vieţii de colectiv, 
îmbunătăţind relaţiile, întărind sentimente de prietenie şi ajutorul reciproc între copii. Creativitatea copiilor este 
rodnică, improvizaţiile de moment sunt deosebit de reuşite. 

Șezătoarea este, de asemenea, și o modalitatea eficientă de cultivare a capacităţilor  de vorbire şi a 
inclinaţiilor artistice ale copiilor, care contribuie la stimularea şi educarea: 

- atenţiei (prin respectarea indicatiilor regizorale şi în special a atenţiei distibutive – prin raportarea 
copilului la ceilalţi membrii ai echipei de lucru); 

- memoriei (prin repetiţiile organizate pentru consolidarea replicilor, mişcarilor etc.); 
- voinţei (prin implicarea copilului în mod benevol); 
- afectivităţii (prin filtrarea mesajelor culturale, artistice, pe plan afectiv); 
- imaginaţiei şi creativităţii (prin implicarea directă a copiilor propunând puncte în serbare şi soluții pentru 

o anumită frecvenţă); 
- atitudinilor pozitive (prin crearea de situaţii concrete şi inteligibile, pentru care copilul va aproba/aborda) 

o anumită conduită; 
- gândirii (prin momentele de criză, de luare a deciziilor, când apar situaţii neprevăzute în derularera 

spectacolului). 
La pregătirea şi realizarea șezătorilor - serbări, copiii participă cu însufleţire şi dăruire, din dorinţa de a 

oferi spectatorilor momente de ţinută estetică, distracţie, satisfacţie, făcându-le viaţa mai frumoasă, mai plină de 
sens. 

Pentru ca aceste țezători-spectacole artistice să se transforme în succese depline, atât pentru interpreţi cât şi 
pentru spectatori, este necesar să se respecte următoarele etape: 

- motivul pentru care se organizează șezătoarea, de regulă o grădiniță organizează șezători pentru a celebra 
bogăția toamnei, de Crăciun sau de Ziua Mamei; 

- selecţionarea propunerilor venite din partea copiilor; 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

138 
 

- stabilirea cântecelor, ghicitorilor, glumelor și snoavelor versificate, dansurilor populare împreună cu 
copiii;  

- pregătirea costumelor populare și selectarea cu atenție a materialului tematic; 
- pregătirea cadrului corespunzător – amenajarea locului de desfăşurare a șezătorii propriu-zise, utilizând 

elemente de decor tradiționale, specifice locuințelor de la sat. Încheierea fiecărei șezători reprezintă un moment 
căruia este necesar să i se acorde o deosebită atenţie, copiii fiind apreciaţi în termeni laudători, atât pentru 
comportare cât şi pentru contribuţie. 

Valoarea deosebită a şezătorilor este determinată, pe de o parte de conţinutul educativ al materialului utilizat 
ca şi calitatea artistică a acestuia, iar, pe de altă parte, de modul de organizare şi de antrenare a copiilor. 

Șezători - spectacol sunt și vor fi atât un mijloc minunat de păstrare a tradițiilor și datinilor românești, cât și 
un bun prilej de îmbogățire a vieții sufetești a copiilor. 

În concluzie, tradițiile nu trebuiesc uitate, cu toate ca ele se schimbă mereu. Treptat, ele se asimilează într-o 
anumită formă, dar nu dispar din societate. Legătura cu trecutul nu trebuie să se rupă, deoarece, în caz contrar, 
trecutul național ar deveni necunoscut pentru generațiile viitoare. 
Bibliografie: 
Dinescu, Nicolae, „Cartea regizorului amator”, Ed.Casa Centrală a Creaţiei populare, Bucureşti, 1968; 
Dumitrana, Magdalena, „Educarea limbajului în învăţământul preşcolar”, Ed. Compania, Bucureşti, 1999. 

 

Tradiții și obiceiuri din Moldova 
Profesor învățământ primar Nistoreanu-Niculaua Mioara 

Școala Gimnazială „General Nicolae Șova” Poduri 
 

MOLDOVA este bogată în tradiţiile pe care le posedă. Cu ajutorul lor devenim deosebiţi şi unici. Unul din 
cel mai important obicei este cel de a întâmpina oaspeţii cu pâine coaptă în sobă, sare şi un pahar de vin. În acest 
mod ne arătăm tot respectul şi căldura cu care îi primim în casele noastre pe oaspeți. Avem o varietate de tradiţii 
asemănătoare și celorlalte zone ale țării. 

Pe 6 decembrie sărbătorim Sfântul Nicolae, această sărbătoare deschizând uşile sărbătorilor de iarnă. 
Specific acestei zi, este faptul că o asteaptă cel mai mult copiii, deoarece în noaptea de Sfântul Nicolae, cei care au 
fost cuminţi pe tot parcursul anului, şi care îşi curăţă mereu încălţămintea, găsesc în ea dulciuri sau multe alte daruri. 

De Crăciun, adulții, dar în special copiii umblă cu colindatul din casă în casă, astfel vestind Naşterea 
Domnului. Copiii, fiind mascaţi corespunzător, după colind, sunt răsplătiţi de către gazdă cu dulciuri sau bani. 

De Revelion însă, copiii umblă cu uratul, dorindu-le stăpânilor caselor un an nou fericit, prosper şi cu cât 
mai multe realizări frumoase; recompensele pentru urările copiilor pot fi de asemenea dulciuri. 

De Paşti tradiţiile sunt mai numeroase. În ajun de Paşti, în Joia mare, gospodinele „boiesc” ouăle, culoarea 
tradiţională fiind roşie, mai apoi coc cozonacul, după care în noaptea Învierii Domnului, membrii familiei merg la 
sfinţirea acestor bucate specifice. Iar în dimineaţa după sfinţire, fiecare se spală pe obraji cu un ou roşu şi altul alb, 
ceea ce simbolizează puterea şi puritatea, acest „ritual” fiind urmat de o masă la care toată familia sărbătoreşte 
împreună. 

O altă sărbătoare semnificativă este Sfântul Andrei, o zi în care fetele se distrează făcând mici vrăjitorii. Cu 
ajutorul lor ele îşi afla sortitul. Iar băieţii, în această noapte, fură porţile de la casele fetelor, pentru ca acestea, 
trezindu-se dimineaţa fără ele, să pornească în căutarea lor. 

În noaptea Sfântului Andrei erau practicate diverse ritualuri menite să protejeze oamenii, animalele şi 
gospodăriile. Tot de Sfântul Andrei se zice, era timpul benefic să se comunice cu spiritele de dincolo. În noaptea 
Sfântului Andrei fetele mari (nemăritate) puteau să-și afle ursitul. Sunt cunoscute numeroase magii, practicate de 
fete. Ele se adunau la o casă în seara de 29 noiembrie și încercau să-și afle ursitul. Cum se însera bine, fetele de 
altădată fie practicau metodele știute de la mame, mătuși, fie se concentrau asupra uneia, ca să li se contureze chipul 
ursitului. Se spune, ca un fir de busuioc aşezat sub pernă face că în vis să apară imaginea ursitului. Alte fete noaptea 
mergeau spre gard cu ochii închiși și trebuiau să numere nouă pari și să-l lege cu ață. A doua zi se uitau și dacă 
Sfântul Andrei avea neted părul, apoi și ursitul urma să le fie tânăr, dacă era cioturos – mirele urma să fie bătrân. În 
afară de practici magice în seara Sfântul Andrei flăcăii și fetele mari petreceau împreună, se veseleau, făceau o turtă, 
numită „turtă de Andrei”, care se atârnă la coardă și toți trebuiau să sară să o apuce cu gura. De Sfântul Andrei 
femeile întorc oalele şi cănile cu gura în jos sau scot din soba cenuşa caldă pentru că strigoii să nu se adăpostească la 
căldura sau împrăştie prin curte bucăţi de pâine pe care strigoii să le mănânce şi să nu mai intre în casă. Ca să se 
apere de vârcolaci atârnă şiruri de usturoi la intrare şi lasă candela aprinsă (în unele zone exista obiceiul de a se unge 
cu usturoi tocurile uşilor şi ferestrelor. Animalelor li se amestecă în hrană câte un fir de busuioc sau li se pune o 
picătură de aghiasma în apă. În trecut exista „descântecul sării”: un drob de sare descântat era îngropat în fața 
grajdului. El era dezgropat la primăvară de Sfântul Gheorghe când sarea era amestecată în hrana animalelor ca să le 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

139 
 

ferească de farmece. În tradiţia populară se spune că dacă faci cruci la uşi şi la ferestre cu usturoi în seara care 
precede ziua Sfântului Andrei, te protejează împotriva „făcăturilor”. Fetele mai fac un colac din pâine dospită, 
punând în mijlocul lui câte un căţel de usturoi. Dus acasă, colacul este aşezat într-un loc călduros, unde este lăsat 
vreme de o săptămână. Dacă răsare usturoiul din mijlocul colacului, fata cunoaşte că va fi cu noroc. Dacă nu răsare, 
fata se întristează şi spune că va fi lipsită de noroc. De Sfântul Andrei se poate afla prognoza pentru anul următor. 
Tradiţia spune că se iau 12 cepe care se duc în podul casei şi se lasă acolo până în seara de Crăciun. Fiecărei luni a 
anului îi corespunde o ceapă. Cepele care s-au stricat semnifica luni ploioase cu grindină, iar cele care au încolţit, 
luni favorabile pentru recolta. La fel se face şi cu grâul care este pus la încolţit pentru fiecare membru al familiei. Cel 
al cărui grâu este frumos şi înalt se spune că va avea un an bun cu bani şi sănătate. Dacă în noaptea Sfântului Andrei 
este senin şi cald, atunci vom avea o iarnă blândă, dacă este ger, vom avea o iarnă grea. 

1 Martie este sărbătoarea venirii primăverii. Începând cu această dată toţi locuitorii Moldovei îşi pun pe 
haine, în regiunea inimii, mărţisoare. Ele prezintă simboluri unice, în care este obligatorie prezenţa culorilor alb şi 
roşu. Albul semnificând puritatea, iar roşul – viaţa. 

 
 

Tradiții strămoșești pe Valea Trotușului 
Profesor învățământ primar Olteanu Mariana 
Colegiul Tehnic ,,Dimitrie Ghika” Comănești 

 
Arta noastră populară manifestată sub toate aspectele ei reprezintă o bogăție de comori pentru toți aceia care 

își iubesc patria și neamul. Începând cu obiceiurile laice, continuând cu frumoasele costume pe care le îmbracă în 
aceste împrejurări, și terminând cu cântecele, dansurile și strigăturile nelipsite la aceste datini, izvorul lor e nesecat 
pentru cel ce vrea să le cunoască și să le adune în mănunchi pentru a le dărui din nou, așa cum spunea Anton Pann: 
„De la lume adunate/Și iarăși la lume date.” 

Județul Bacău este renumit pentru dăinuirea obiceiurilor de iarnă, conservate admirabil mai ales pe Valea 
Trotușului, de la izvoarele din M-ții Ciucului până la Comănești, Dărmănești, Dofteana și Onești. 

Valea Trotușului este o zonă bogată în tradiții. 
,,Pe-al românilor pământ,  Valea Trotușului este, 
Obiceiu-i lucru sfânt,  Zona plină de poveste, 
Fiindcă definește-ndată  Unde oamenii cu drag, 
O cultură însemnată.   Țin tradiția în prag, 
Din străbuni și până-acum   Și o poartă cu onoare 
Păstrat-am al culturii drum,  Tot mai mult în continuare. 
Și am valorificat   Să ne amintim cu foc, 
Datina neîncetat.   De tradiția din loc.” 
Pentru locuitorii din Comănești și din comunele învecinate, sărbătorile de iarnă au un farmec aparte. Ei nu 

și-au uitat tradițiile și în fiecare an au participat la Festivalul de Datini și Obiceiuri Strămoșești de la Comănești. 
Festivalul începe cu parada Călăreților, a grupurilor de Colindători, a cetelor de Urși, Capra, Jianul, Irozii, Căluții, 
Mascații – costumele și programul artistic fiind pregătite de fiecare grup și formație. 

Dintre toate aceste datini, cel mai spectaculos, interesant și inedit este ,,Jocul Ursului”. La originea acestui 
obicei stă lupta ancestrală dintre om și fiarele naturii, îndeosebi ursul care coboară în gospodării cauzând pagube și, 
uneori, atacând omul. De aici se trag unele strigături ale jocului.Un alt filon al ,,Jocului Ursului” este reprezentat de 
ursarii care colindau satele cu urșii ,,tămăduitori” care îi călcau pe cei ce sufereau de dureri de spate și astfel îi 
vindecau. 

În timp, Jocul Urșilor din Comănești, Asău, Dărmănești,Dofteana, a evoluat de la un simplu obicei la un 
spectacol de mari proporții, reprezentând o mândrie pe plan local. Jocul Ursului rămâne cel mai atractiv obicei 
străvechi și unic în țara noastră, care a stârnit și interesul presei internaționale. Imaginea cu tânărul în blană de urs, a 
cărui privire pătrunzătoare, extrem de sugestivă, a făcut înconjurul lumii. Această fotografie realizată  de un artist 
român, Alecsandra Raluca Drăgoi a fost premiată de ,,Național Geographic Travelle”, fiind finalista categoriei 
,,People”, și a apărut într-o expoziție la o galerie londoneză. 

 
 
 
 
 
 
 
 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

140 
 

 
Umblatul cu Ursul este întâlnit doar în Moldova. 
Cultul ursului are origini vechi, el provenind din vremea geto-dacilor, însă variantă actuală datează de peste 

70 de ani. 
,,Tot un obicei la noi   Comandantul tuturor, 
Practicat în stil vioi,   Spune versuri de cu zor, 
E tradiționalul Urs   Iar țignalu-i nelipsit 
Din pădure-abia adus.  În ceata ce s-a-ntocmit. 
Care-i pus de dobe-n sat  Urșii joacă roată- roată 
Încontinu pe jucat.    Și încântă lumea- toată ! 
Doboșarii la un loc    Totul e o veselie 
Bat în doba lor cu foc,  Pentru anul ce-o să vie.” 
Iar mascații într-o gloată, 
Se prostesc cu toți-odată. 
Ursul de la Leorda (Comănești) are un joc diferit de celelalte cete de urși din zonă, atât prin bătutul dobelor 

(cu ani în urmă, bătutul dobelor se făcea cu un singur ciocan de lemn,acum se face cu două ciocănele), cât și prin 
comenzile și strigăturile ursarilor.  

 
 
 
 
 
 
 
       
 
 
Ceata Urșilor este condusă de un căpitan, fiind formată din 15 - 20 urși (mici și mari), ursari, mascați și 

doboșari. Blana de urs este îmbrăcată de diferite persoane (copii, tineri, adulți și chiar fete), aceasta este naturală, 
împodobită cu ținte, curele, iar capul poartă o pereche de canafi mari, din lână roșie. 

Ursarii, costumați adecvat, conduc urșii printr-un lanț legat de capătul ciomegelor (bâtelor) ce se prinde apoi 
de capul urșilor. Doboșarii dau ritmul jocului prin tobele gigantice prinse de trunchi, pe care le bat cu bețe de lemn. 
Ei sunt îmbrăcați în costum popular, poartă pe cap căciuli de oaie, împodobite cu bucăți de oglindă și panglică 
tricolor. Jocul Ursului este anunțat de un fluierar, care cântă o melodie specială, iar ,,Bădănarii” sunt personaje 
mascate care au rolul de a anunța venirea cetei de urși de la o gospodărie la alta. Ceata de urși intră în curtea omului 
sub comanda ursarilor: 

,,Vine ursul de la munte, 
Tot în coate și-n genunche. 
Și s-apropie de sat 
La fete de măritat. ,” 
 
 
Tradiția spune că oamenii care primesc o ceată de urși sunt feriți de necazuri și blesteme tot anul care vine. 

,,Rămâi gazdă sănătoasă 
Noi mergem la altă casă. 

Și la anul care vine, 
Să vă găsim și mai bine! 

LA ANUL ȘI LA MULȚI ANI! ” 
Izvorâte din experiență și înțelepciune de viață, din bucurie sau durere, din năzuințele și dorurile românilor, 

din setea de liniște sau din dragoste pentru frumos, elementele de cultură și tradițiile populare transmit valori și 
creează punți de legătură între generații. Tradițiile, obiceiurile, portul popular și folclorul sunt comori inestimabile, 
care definește un popor, făcându-l unic, statornic și nemuritor. 

Valea Trotușului este o zonă bogată în tradiții, iar turiștii care aleg să petreacă Revelionul în această zonă 
sunt încântați de aceste obiceiuri populare, datând din cele mai vechi timpuri. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

141 
 

Sunt mândră că m-am născut și trăiesc în acest loc minunat, Comănești, cu oameni frumoși, buni, talentați, 
unde sărbătorile de iarnă aduc tradițiile și obiceiurile strămoșești. 
Bibliografie: 
Tudor, Pamfile- Sărbătorile la români, Editura Saeculum, 2005; 
Constantin, Eretescu - Folclorul literar al românilor, Editura Compania 2017; 
Pop, Mihai-  Obiceiuri tradiționale românești, București, 1976;  
Bârlea, Ovidiu – Folclor românesc, București, 1984; 
Secoșan, Elena; – Portul popular de sărbătoare din România, București, 1984. 

 
 

Ipostaze din activitățile extracuriculare desfășurate 
 în Grădinița Lizuca Bacău 

Profesor învățămât preșcolar Păduraru Lenuța 
Școala Gimnazială „Ion Creangă” Bacău 

 
Nevoile şi cerinţele elevilor actori pe scena educaţională pretind dascălilor o schimbare radicală a modului 

de abordare a activitaţii didactice. Regândirea educaţiei formale se impune deci, şi ne obligă să schimbăm relaţia cu 
elevii si între elevi, promovând sprijinul reciproc şi dialogul constructiv prin crearea unor contexte noi, de derurare a 
activităților instructuv educartive,  pe care fiecare dascăl este obligat să le conceapă. Activitaţile cu copiii trebuie 
astfel să aibă aparența unei activități spontane, să contribuie la dezvoltarea independenţei în gândire şi acţiune.  În 
virtutea primatului finalităţii umaniste a educaţiei, esenţial rămâne aşadar pentru învăţământul preprimar dezvoltarea 
armonioasă a personalităţii fiecărui copil, în totalitatea potenţialităţilor fizice şi psihice, a aspectelor etice si estetice 
şi potrivit particularităţilor sale personale şi culturale. De aici am considerat oportun necesitatea şi sarcina de a oferi 
copiilor o educaţie referitoare la mediul natural, cultural şi social ce-i înconjoară atât din interiorul, cât şi din afara 
grădiniței. Și cum altfel, dacă nu prin educația estetică care face apel la legile frumosului pentru a sensibiliza și 
forma caractere. Educația estetică începe încă de la grădiniță, când se creionează bazele gustului estetic prin 
formarea unui patern emoțional în ceea ce privește perceperea frumosului din artă, manifestat prin sensibilitate și 
vibrație interioară în prezența unei opere de artă, dar și prin capacitatea de alegere și orientare în raport cu principiile 
frumosului.   

Educarea tinerei generații în spiritul valorilor estetice mijlocește realizarea unor obiective generale de ordin 
etic și axiologic, prin arta autentică ce conduce la iubirea frumosului, a binelui, a adevărului, și implicit la formarea 
caracterului. Sarcinile educației estetice pot fi realizate atât în mediul formal, și cu atât mai mult în mediul 
nonformal, mediu favorizant formării și dezvoltării atitudinilor estetice cu toate componentele sale (gustul estetic, 
judecata estetică, idealul estetic, sentimentele și convingerile estetice), formarea și dezvoltarea aptitudinilor creatoare 
în diferite domenii ale artei.  

Proiectul educațional Lizuca în aventura cunoașterii, derulat în grădinița Lizuca Bacău, a oferit diverse 
oportunități de manifestare și dezvoltare a aptitudinilor preșcolarilor. Activitatea din cadrul proiectului a adus o mare 
contribuţie la descoperirea şi stimularea talentelor, aptitudinilor preșcolarilor, la cultivarea intereselor și stimularea 
curiozității lor, conducând la dezvoltarea unor abilități de participare și exercitare a unor responsabilități care să 
conducă la formare și dezvoltarea sentimentului de apartenență la comunitate. 

„Sarcinile de învăţare au vizat creativitatea, atitudinea şi dezvoltarea socio-emoțională a elevilor. Scopul 
proiectului a urmărit îmbunătăţirea competenţelor sociale, nivelul cooperării, nivelul comunicării verbale şi 
nonverbale, nivelul creativităţii prin: 

- organizarea ambientului educativ în mod adecvat; 
- metodele și tehnicile didactice utilizate; 
- formele de organizare; 
- activităţi desfăşurate în cadrul proiectului. 

Carnavalul Toamnei Ediția a III-a - octombrie 2017. Întrega activitatea fost concepută sub forma unei 
serbări dedicată anotimpului toamna, care a constat în organizarea unui scurt moment artistic, dar și organizarea unor 
concursuri - Legume și fructe vesele, parada costumelor etc. Lucrările artistico-plastice realizate de preșcolari au fost 
valorizate prin organizarea unei expoziții cu titlul: Toamna prin ochii copiilor. 

 
 

 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

142 
 

Români mici cu inimi mari Ediția a III-a - decembrie 2017. Activitatea a avut drept scop prezentarea 
semnificației zilei de 1 Decembrie, precum și  efectuarea unor lucrări practice (românași și româncuțe – păpuși din 
linguri de lemn), sub îndrumarea unui muzeograf din 
cadrul Secției Etnografie, al Complexului Muzeal 
Iulian Antonescu Bacău, realizarea unor lucrări 
artistico – plastice prin care să fie prezentate 
simboluri naționale (tricolor, drapel, stema) dar si de 
artă populară, costumul popular, tradiții românești În 
incheiere copiii au susținut un mic program artistic 
România – Țara mea. 

În proiectul educativ Părinți și copii, dat 
fiind rolul educativ al serbărilor școlare, am 
considerat necesar utilizarea acestei forme de 
activitate extracurriculară. Serbarea şcolară reprezintă 
o modalitate eficientă de cultivare a capacităţilor de 
vorbire şi înclinaţiilor artistice ale elevilor. Prin 
conţinutul vehiculat în cadrul serbării, elevii culeg o 
bogăţie de idei, impresii, trăiesc autentic, spontan şi 
sincer situaţiile redate. Stimularea şi educarea 
creativității şi exersarea memoriei constituie obiective importante care se realizează prin intermediul serbării.      
Serbarea presupune lectura și interpretarea artistică iar dansul, cântecul devin puternice stimulări ale sensibilităţii 
estetice. Valoarea estetică este sporită şi de cadrul organizatoric: sala de festivităţi, un colţ din natură (parcul sau 
grădina şcolii) amenajate în chip sărbătoresc. Contribuţia copilului la pregătirea şi realizarea unui spectacol artistic 
nu trebuie privită ca un scop în sine, ci prin prisma dorinţei de a oferi ceva spectatorilor: distracţie, înălţare 
sufletească, plăcerea estetică, satisfacţie-toate acestea îmbogăţindu-le viaţa, făcând-o mai frumoasă, mai plină de 
sens. Este un succes extraordinar, o trăire minunată, când reuşeşte să trezească o emoţie în sufletul spectatorilor. 
Reuşita spectacolului produce ecou în public, iar reacţia promptă a spectatorilor îi stimulează pe copii să dea tot ce 
sunt în stare. 

Iată vin colindători -  Serbarea de Crăciun - decembrie 2017 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Cu primavara vine și ziua mamei - Serbarea de 8 Martie 

 
Bibliografie: 
Cucoş, C., 2006, Pedagogie, Editura Polirom, Iaşi;  
Cojocariu, V., M., 2000, Filosofia educaţiei pentru schimbare, Editura Corgal Press, Bacău; 
Ștefan, M. 2001, Educația extracurriculară, Editura Pro Humanitate, București. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

143 
 

Sezătorile de odinioară 
Profesor învățământ primar Patrichi Ana-Raluca 

Școala Gimnazială „Miron Costin” Bacău 
 

Multe am câştigat în epoca modernă, dar şi mai multe am pierdut! Impresia că „socializăm” pe facebook sau 
pe telefonul mobil este o iluzie primejdioasă. Cei de dinaintea noastră, întradevăr socializau, nu doar la sărbători ci şi 
la muncile agricole, unde se ajutau unul pe altul. 

O fericită îmbinare între muncă şi petrecere o constituiau şezătorile de odinioară, unde tinerii şi bătrânii se 
adunau la lucru, trecând în revistă şi ultimele evenimente din sat. Aceste şezători începeau, de regulă, toamna, când 
ziua se micşora, muncile câmpului se răreau, iar treburile acasă, în gospodărie, se intensificau. Femeile aveau mai 
mult de lucru, cu torsul, cu ţesutul şi altele de acest fel. 

Şezătorile se ţineau în case unde nu erau copii mici sau oameni bătrâni, cărora să le fie stingherit somnul. 
Gazdele erau foarte bucuroase de oaspeţi, doritoare să-i înveţe pe cei tineri rânduielile unei gospodării şi, la rândul 
lor, să fie ajutate de ceata de musafiri. Se mai ţineau şezători la casele cu fete mari, unde, venind feciorii, se puteau 
alege cu căsătorie. Tot atunci, femeile şi babele le puteau da sfaturi fetelor şi chiar încercau să le urzească viitorul. 

În cele mai multe sate, şezătorile se ţineau pe vecinătăţi, pe grupuri de gospodării de neamuri şi prieteni, la 
care luau parte aproape toţi, cu mic, cu mare, fiind atraşi de repertoriul lor. La şezătoare, bătrânii începeau să 
povestească din vremurile trecute, din armată, din războaie sau răzmeriţe, spuneau basme, proverbe şi zicători, astfel 
fiind asigurată şi transmiterea zestrei spirituale către noile generaţii. Babele pomeneau de strigoi, vârcolaci şi alte 
duhuri necurate, ba chiar de isprăvile necuratului, sau prin ce mijloace să eviţi întâmplările rele. 

Se provocau unii pe alţii cu ghicitori, cu glume, se cântau balade şi doine. Când se apropia somnul, începeau 
jocurile sociale, se încerca aflarea ursitei, iar flăcăii, mascându-se, încercau să le sperie pe fete. De altfel, fetele 
făceau farmece, ca să le vină flăcăii iubiţi la şezătoare. 

Alteori, şezătorile se ţineau pe grupe de vârste, tinerii preferând să petreacă între ei, nesupravegheaţi de 
părinţi. Femeile se adunau la şezătoare în altă casă, unde veneau uneori şi bărbaţii, ca să joace cărţi, să mai dea peste 
cap câte un păhărel, până ce îi răzbea somnul. Flăcăii se duceau în cete mici la şezători, spre a petrece cu fetele. Spre 
sfîrşitul şezătorii, începeau dansurile. Când un fecior vroia să-şi arate dragostea pentru o fată, îi lua fusul şi ieşea din 
casă, deodată cu prietenii, care se duceau la alte şezători. Cel cu fusul aştepta să iasă fata după el şi, dacă ieşea, se 
sărutau, îi înapoia fusul, apoi ea se întorcea în casă, iar flăcăul se ducea acasă fericit. Dacă fata nu ieşea după fus, 
feciorul îi înşira tortul de pe el pe parii unui gard. Dacă drăguţul nu venea la şezătoare, fata îl chema cu farmece de 
dragoste. În acest sens, ea ieşea din casă şi se ducea la un soc, aflat deseori pe lângă garduri, îl scutura şi spunea: 

Soc, soc, 
Solomoc, 
Adă-l pe N. 
Pe loc! 
Apoi se întorcea în casă, nădăjduind că acela pe care-l iubea va veni la şezătoare. Fetele celelalte se distrau 

la ieşirea ei, ca şi la aceea a fetelor după fusul luat. Şezătorile se ţineau în case mai spaţioase, unde părinţii tinerilor 
puneau la dispoziţie, pe timp de iarnă, o cameră mare, cu multe laviţe, pe care se înşirau fetele, iar lângă ele, dacă 
mai era loc, se aşezau şi drăguţii lor. Sosite la şezătoare, fetele dădeau zor cu torsul sau cu ţesutul, ca să termine mai 
repede şi să înceapă petrecerea. Când vedea că iubitul nu vine nici după scuturatul socului, fata lua puţine fire din 
fiecare caier şi le torcea la spate, descântând: 

Nu torc, 
Că-ntorc 
Tăţi feciorii 
Din tăte şezătorile. 
De n-or veni, 
Or pocni; 
De n-or pleca, 
Or crepa. 
Pe tortul de pe acest fus făcea, fiecare fată, un nod, reprezentând feciorul dorit, apoi legau cu el toate fusele 

goale şi le aruncau din pod pe vatră. Fetele luau apoi tortul şi se duceau cu el la casa unde se ţinea altă şezătoare şi 
legau cu el poarta, ca să nu poată intra în ea. Pe alocuri, farmecul era întregit cu chemări din vrăji. În Hordou, satul 
natal al poetului George Coşbuc , pe firul tors la spate, fiecare fată făcea un nod pentru cel aşteptat. Fetele mergeau 
apoi cu el, călare pe lopată şi pe cociorvă, la un pom în grădină, pe care îl scuturau, descântând: 

Eu nu scutur pomu, 
Că scutur pă Romu, 
Romu pă Nacu, 
Şi Nacu pă dracu: 
Să-l aducă pă N., 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

144 
 

Iute şi tare, 
Pă dracu călare, 
Să n-aibă stare, 
Nici aşezare, 
Până la noi în şezătoare! 
De aici mergeau la un soc, tăiau o bucată dintr-o creangă, pe care o legau de aţă, dădeau socului un băţ de 

chibrit şi câţiva bănuţi, zicând: 
Soc, 
Solomoc, 
Io ţ-aduc pipă şi foc 
Şi bani de cheltuială, 
Să-mi aduci pe N.! 
Se duceau apoi în casă şi legau fusele cu tortul înnodat, le aruncau pe horn, iar după aceea puneau tortul pe 

foc. Din locul unde ardea, luau cărbuni, îi aşezau pe muchea securii, iar o fată se urca pe un scaun şi dădea cu ei în 
grindă. Celelalte fete se învârteau prin scânteile care umpleau casa. Şi în alte sate se cerea socului să aducă feciorii la 
şezători. Acest arbust era lăsat să crească pe lângă garduri, deoarece florile lui se întrebuinţau, peste tot, în medicina 
arhaică, iar din ramuri se făceau ţevile pentru războiul de ţesut. Prin tăierea succesivă a lăstarilor pentru ţevi, 
rădăcinile se îngroşau, se extindeau şi primeau diferite forme, care, cred unii cercetători, au generat credinţa că ar 
oferi ascunziş necuratului, ale cărui puteri erau invocate, indirect, în farmece, ori direct în vrăji. În unele sate din 
Ardeal, cinci, şase ori nouă fete mergeau la un soc, îl scuturau şi una zicea: 

Soc, 
Soroc, 
Să ne-aduci feciori de joc, 
Că feciori de nu ni-aduce, 
Vârfu-ţi l-om răteza, 
Rădăcina ţi s-a usca, 
Floare albă nu-i mai face, 
Boabă neagră nu-i mai coace. 
În alte sate, tot din Ardeal, fetele jărăgheau jarul din vatra focului, descântând: 
Cum arde socu, 
Aşa să ardă ca focu; 
Să ardă-n foc, 
Până nu şi-a găsi loc; 
Să ardă în pară, 
Până nu-i vini-n ias’ sară; 
Şi-n loc să nu poţi sta, 
Până nu mi-i înşerca, 
Să nu-ţ fie bine, 
Până nu-i vini la mine, 
D’e nemnic să nu te uit, 
Până nu-i vini desculţ, 
Că io te fierb în oală, 
Până nu-i vini şi-n pielea goală. 
Am preluat informaţiile cu privire la socul magic din volumul „Cultura spirituală românească” de Valer 

Butură, Editura Minerva, 1992. Însă ipoteza avansată de autor, cum că se credea că socul ar fi ascunzişul necuratului 
şi că de aceea i se solicita ajutorul în farmecele de dragoste, nu rezistă. Mai degrabă este vorba aici de o potrivire cu 
mult mai veche, de pe vremea geto-dacilor, în al căror grai socului i se mai spunea şi SAC sau SEBA, cu sensurile 
principale de „a ţese; a urzi”, căci, cum am văzut, crengile lui se folosesc la ţevile de ţesut. La figurat, ca şi în 
română, a ţese şi a urzi înseamnă şi „a pune la cale; a ticlui; a croi; a stabili; a ruga cu stăruinţă; a implora; a 
descânta”, de unde şi ajutorul cerut socului în farmecele de dragoste, inclusiv acelea de a aduce flăcăii la şezători. 
Tot pentru aducerea flăcăilor la şezătoare, în unele sate, fetele se duceau la o apă curgătoare, în care făceau un 
produh, dacă era îngheţată, luau apă în gură şi o duceau în casă. O vărsau într-un vas, în care fiecare punea o 
pietricea, şi când clocotea, se aplecau asupra vasului, pe rând, şi strigau pe cei pe care-i aşteptau. Se mai întrebuinţa, 
tot pentru aducerea feciorilor, apă de pe roata morii şi stavila acesteia pentru a-i opri să meargă la altă şezătoare. 
Astăzi, pare de mirare că multe din aceste farmece aveau efect. Se împlineau, fiindcă se credea în ele. Am pierdut 
sau n-am pierdut, renunţând la vechile obiceiuri? 
Bibliografie: 
Valer Butură, „Cultura spirituală românească”, Editura Minerva, 1992. 

 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

145 
 

Obiceiuri și tradiții respectate în județul Bacău 
Învățătoare Paveluc Maria-Gianina 

Școala Gimnazială ,,Alexandru cel Bun” Bacău 
 
Arta noastră populară manifestată sub toate aspectele ei reprezintă o bogăţie nepreţuită de comori pentru toţi 

aceia care îşi iubesc patria şi neamul. Începând cu obiceiurile laice, continuând cu frumoasele costume pe care le 
îmbracă în aceste împrejurări, şi terminând cu cântecele, dansurile şi strigăturile nelipsite la aceste datini, izvorul lor 
e nesecat pentru cel ce vrea să le cunoască şi să le adune în mănunchi pentru a le dărui din nou, aşa cum spunea 
Anton Pann: „De la lume adunate/Şi iarăşi la lume date.” 

Obiceiurile şi datinile străbune româneşti, rod al unui îndelungat efort de cunoaştere, reprezintă un tezaur 
inestimabil de înţelepciune ale cărui valori şi sensuri nu se sting niciodată. Asemenea lui Vasile Alecsandri care 
spunea: „Poţi să cutreieri lumea toată şi să te minunezi de rezultatele civilizaţiei, dar nimic nu-i mai fermecător decât 
colţul de pământ pe care te-ai născut”, şi noi trebuie să ne mândrim că suntem români, să ne bucurăm de comorile pe 
care ni le-au lasat strămoşii noştri şi să le transmitem mai departe urmaşilor noştri. 

Obiceiurile calendaristice şi cele legate de viaţa de familie sunt o componentă perenă a culturii noastre 
tradiţionale. Cele mai răspândite şi mai fastuoase s-au dovedit a fi cele legate de marele Praznic al Crăciunului şi de 
sărbătorirea Anului Nou. Repertoriul tradiţional al obiceiurilor şi tradiţiilor româneşti cuprinde pe lângă colindele 
propriu-zise, cântece de stea, pluguşorul, sorcova, jocuri cu măşi (Ursul, Capra), şi o seamă de datini, practici, 
superstiţii, ziceri şi mituri străvechi sau creştine. În Moldova, tradiţiile sunt şi acum vii. Aici, copii sunt învăţaţi încă 
din pruncie ce înseamnă postul, colindul, Crăciunul, Anul Nou, într-un cuvânt, Sărbătorile de iarnă. Izul sărbătorilor 
se simte încă din noiembrie, în ziua de Lăsatul Secului, atunci când gospodarii îşi reunesc familia, organizează 
ultima „masă de dulce”, urmând ca de a doua zi să intre în Postul Naşterii Domnului.  

Bucate tradiționale de Crăciun 
Se spune că aceasta este sărbătoarea familiei, momentul în care toţi trebuie să încercăm să fim mai buni. 

Gospodinele au un rol foarte important, ele trebuie să se pregătească astfel încât din fiecare casă să nu lipsească 
bucatele tradiţionale. Toba, caltaboşii, cârnaţii afumaţi, sărmăluţele, piftia sunt doar câteva dintre bucatele 
caracteristice ce se regăsesc pe mesele de Crăciun din satele din zona Moldovei. De pe masa tradiţională nu lipsesc 
celebrele „poale-n brâu”, plăcinte specific moldoveneşti, cozonacul sau vinul roşu. În unele sate se desface, în prima 
zi de Crăciun, puțină cu brânză păstrată încă din toamnă.  

Împodobirea caselor 
Casele sunt şi ele pregătite de sărbătoare. Cu ani în urmă, gospodinele îşi împodobeau locuinţa cu plante 

ornamentale (busuioc, mentă creaţă, ochişele). Acest aspect reiese şi din colindele specifice zonei: „Streaşina de 
busuioc,/Să vă fie cu noroc./Streaşina de măghiran,/Să vă fie peste an./Streaşina de mintă creaţă,/Să vă fie pentru 
viaţă./Streaşina de bumbişor,/Să vă fie de-ajutor,/La fete şi la feciori/Şi nouă de sărbători.” Astăzi casele sunt 
împodobite cu fel şi fel de luminiţe, coroniţe, care mai de care mai frumoase, toate pentru a-i întâmpina pe 
colindători. 

Colindatul - moment emoţionant 
În Moldova, colindatul este mai mult decât o simplă tradiţie. În preajma Crăciunului, fiecare localitate 

freamătă de pregătiri. Respectând obiceiurile străbune, tinerii şi nu numai îşi organizează programul pe care îl au de 
prezentat în faţa sătenilor. Începând cu câteva săptămâni înaintea Ajunului, copii formează cete, fac repetiţii şi se 
hotărăsc care vor fi colindele pe care le vor rosti, dar şi ordinea lor. Ei se îmbracă în costume populare şi pornesc 
încă de cu ziuă prin sat, nu cumva să rămână o casă necolindată. Tinerii au răspundere mai multă, ei se organizează 
în grupuri mai mari. Mândrii de hainele pe care le poartă, încep colindatul de la casa preotului, apoi merg la primărie, 
acolo unde este cazul, la profesori, după care se abat la fiecare dintre ei acasă şi în special la fete. Colindele mai 
vechi sunt rostite de ei cu drag, ele au rolul de a împrospăta parcursul Naşterii Domnului, a magilor. Altele fac urări 
de bine gazdelor. Pentru acest moment de bucurie, tinerii sunt răsplătiţi cu mere, nuci, cozonac sau colăcei. Pentru că 
toate cele prezentate mai sus să fie conforme cu tradiţia, tinerii organizează repetiţii în diferite locuri, la Căminul 
Cultural, la şcoala şi chiar la casele unora dintre ei.   

Jocurile cu măşti este un obicei răspândit  pe întreg teritoriul României, dar în regiunea Moldovei a căpătat 
o rezonanţă aparte. La originea sa se află mentalitatea arhaică, precreştină, de sorginte geto-dacă, care presupune 
existenţa unor cumpene în viaţa oamenilor ori în curgerea timpului, determinată de lupta dintre bine şi rău din 
univers. Pentru a te proteja de spiritele malefice, singura soluţie ar reprezenta-o folosirea măştilor. Cum punctul 
culminant al acestui maniheism dogmatic îl reprezintă trecerea de la un an la altul, dacii foloseau măştile numai pe 
durata a douăsprezece zile sacre, atunci când se credea că o lume moare şi o altă se naşte. Creştinismul a asociat 
acest interval cu perioada dintre Crăciun şi Bobotează, conservând riturile de protecţie. De secole întregi „Capra”, 
„Ursul”, ori „Căluţii” se bucură de o mare popularitate în rândurile românilor de pretutindeni. Există, însă, alături de 
aceste personaje principale, adevărate alaiuri formate din „ţigani”, „moşi”, „babe”, „uncheşi”, „urci”, „jidani” şi alţii, 
creaţi în funcţie de imaginaţie şi posibilităţi. La cumpăna dintre ani, vatra satului se redimensionează proiectându-se 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

146 
 

în sacralitate. În această noapte moldovenii nu au voie să doarmă pentru că se celebrează sărbătoarea „tuturor 
nebuniilor”, când se instaurează „legea armoniei universale”. 

Denumită „Brezaie”, în Muntenia, „Cerb” în Bucovina şi „Ţurca” în Transilvania, sărbătoarea „Caprei” 
poartă în ea simbolurile arhaice ale fertilităţii şi fecundităţii. Originile sale sunt încă necunoscute fiind plasate de unii 
specialişti fie în lumea dacică, fie în cea greacă sau orientală. La moldoveni, Capra este o mască al cărei cap este 
cioplit din lemn, cu maxilarul inferior mobil, pentru a „clămpăni”, şi acoperit cu blană de ied sau iepure. Coarnele 
sunt fie din lemn, fie de capră sau cerb, şi susţin mărgele, panglici şi ciucuri, beteală etc. Corpul animalului este făcut 
din pânză sau covoare de care se cos cordele din pânză sau hârtie colorată. Bâta pe care o foloseşte jucătorul este şi 
ea împodobită cu panglici şi zurgălăi. Costumaţia bogată, agilitatea cu care se mişcă jucătorul şi clămpăniturile 
măresc nota de umor şi veselie a jocului. Masca este însoţită de o ceată zgomotoasă, cu nelipsiţii lăutari ce 
acompaniază dansul caprei. Capra saltă şi se smuceşte, se roteşte şi se apleacă, clămpănind ritmic din fălcile de 
lemn.Un spectacol autentic trezeşte în asistenţă fiori de spaimă. Mult atenuat în forma sa citadină actuală, spectacolul 
se remarcă şi prin originalitatea coregrafiei. Cercetătorii presupun că dansul caprei precum şi alte manifestări ale 
măştilor (caluţii-feciori travestiţi în crai...), întâlnite în satele româneşti  la vremea Crăciunului provin din 
ceremoniile sacre arhaice închinate morţii şi renaşterii divinităţii. 

Dimitrie Cantemir afirma în „Descrierea Moldovei” că „Ţurca” este o joacă iscodită încă din vremurile 
bătrâne, din pricina ciudei şi scârbei ce o aveau moldovenii împotriva turcilor”. Cu capra,ţurca sau brezaia umblă 
tinerii începând de la Ignat şi sfârşind cu zilele Crăciunului.  

Umblatul cu Ursul, spre deosebire de Capra, e întâlnită doar în Moldova, de Anul Nou. S-a avansat chiar 
ipoteza că la originea ei s-ar afla un cult traco-getic. Acest cult era răspândit în comunităţile geto-dace, numele zeului 
suprem, Zalmolxis, fiind legat de blana acestui animal. Legendele româneşti investesc ursul cu virtuţi de protector , 
terapeutice şi meteorologice. Sensul acestui joc cu măşti simbolizează moartea şi reînvierea naturii.  

Ursul este întruchipat de un flăcău purtând pe cap şi umeri blana animalului împodobită în dreptul urechilor 
cu ciucuri roşii. Alteori, masca este mai simplă: capul ursului se confecţionează dintr-un schelet de lemn, acoperit cu 
o bucată de blană, iar trupul dintr-o pânză solidă, astfel ornată încâ să sugereze perii maronii caracteristici. Masca 
este condusă de un „Ursar”, însoţită de muzicanţi şi urmată, adesea, de un întreg alai de personaje (printre care se 
poate afla un copil in rolul „puiului de urs”). Aţâţată de ursar „Joacă bine, măi Martine,/Că-ţi dau pâine cu măsline”, 
în răpăitul tobelor sau pe melodia fluierului, ţinându-şi echilibrul cu ajutorul unui ciomag, masca mormăie şi imită 
paşii legănaţi şi sacadaţi ai ursului, izbind puternic pământul cu tălpile. Jocul său trebuie să fi avut, la origine, rolul 
de a purifica şi fertiliza solul în noul an. Reprezentaţia se încheie cu obişnuitele urări adresate asistenţei.   

În ajunul Anului Nou cete de flăcăi şi de bărbaţi curând însuraţi pleacă cu Plugul - străvechi obicei agrar 
derivat dintr-o practică primitivă. Trecut printr-un rit de fertilitate  a ajuns o urare obişnuită de recolte bogate în anul 
care abia începe. Urarea de pluguşor este de fapt un adevărat poem care deschide cu har, recurgând la elemente 
fabuloase, toate muncile agricole. Obiceiul contribuie la veselia generală a sărbătorilor de Anul Nou, colorând 
desfăşurarea acestei sărbători cu acele elemente care ilustrează una dintre principalele ocupaţii ale poporului nostru – 
agricultura. 

El e întotdeauna însoţit de strigături, pocnete de bici şi sunete de clopoţei, dar plugul adevărat, tras de boi, a 
fost înlocuit cu timpul de un plug miniatural, mai uşor de purtat, sau de Buhaiul care imită mugetul boilor. Textul 
Pluguşorului şi-a pierdut astăzi caracterul de incantaţie magică. Recitată într-un ritm vioi, urarea devine tot mai 
veselă, mai optimistă, pe măsură ce se apropie de sfârşit.  

În seara de Anul Nou, după lăsarea întunericului , pornesc să colinde adulţii , formând  aşa-numitele cete ale 
Plugului mare. Ceata Plugului mare este însoţită adesea de muzicanţi care merg pe lângă plugul tras de boi sau cai. 
Fascinante sunt, alături de mersul legănat al cortegiului, portul popular bogat ornamentat de mare sărbătoare. Se 
poartă cămăşi brodate, iţari albi, brâie roşii şi chimire, cizme, pieptare, sumane sau cojoace. Căciulile negre sau 
brumării de astrahan au „zgărduţe de mărgele şi stelbe de iederă cu busuioc”, însemne ale rangului deţinut pe durata 
ceremonialului. Bătrânii povestesc că fetele care fură aceste fire de busuioc vor avea noroc tot anul. Elementul care 
separă Pluguşorul de Plugul Flăcăilor este însuşi plugul. Pus pe roţi şi împodobit cu brazi decorați cu panglici 
colorate, ciucuri, covrigi, mere având în vârf un ştergar brodat, acesta confera ritualului un statut special. Odată 
intraţi în curțile gospodarilor vătaful incepe să recite Pluguşorul, acompaniat de sunetele buhaiului şi ale fluierului. 
La final, flăcaii trag brazda cu plugul în mijlocul curţii, în semn de belşug. Acest obicei îşi are rădăcinile în 
stravechea credinţă dacică a perpetuării vieţii, a noului început. 

De Sf. Vasile, copiii merg cu Sorcova şi Semănatul pe la rude şi vecini , pentru a le ura sănătate și belşug în 
noul an.  

Aparţinând obiceiurilor de Anul Nou, umblatul cu Sorcova e mai cu seamă bucuria copiilor. Aceştia poartă 
o crenguţă înmugurită de copac sau o sorcovă confecţionată dintr-un băţ în jurul căruia s-au împltiti flori de hârtie 
colorată. Numele de sorcovă provine de la cuvântul bulgar „surov” (verde, fraged), aluzie la ramura abia îmbobocită, 
ruptă odinioară dintr-un arbore. Înclinată de mai multe ori în direcţia unei anumite persoane, sorcova joacă întrucâtva 
rolul unei baghete magice înzestrate cu capacitatea de a transmite vigoare şi tinereţe celui vizat. Textul urării, care 
aminteşte de o vrajă, nu face decât să întărească efectul mişcării sorcovei. Obiceiul se practică de către băieţi, iar 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

147 
 

gazdelor li se adresează urări de bun augur, invocându-se sănătatea, belşugul si prosperitatea. După ce şi-au terminat 
prestaţia, sorcovitorii sunt înlocuiţi de semănători, băieţi şi fetiţe cu trăistuţe cu grâu , porumb, fasole, etc. Atunci 
încep să arunce boabele prin casă pentru a aduce belşug.  

Toate aceste obiceiuri şi tradiţii de iarnă specifice zonei Moldovei sunt un prilej de bucurie şi mândrie, de 
distracţie pentru copii dar şi pentru oamenii mai în vârstă. 
Bibliografie:  
Constantin Eretescu, Folclorul literar al românilor , Editura Compania 2007; 
Ion Ghinoiul, Mica Enciclopedie de tradiţii româneşti - Sărbători, Obiceiuri, Credinte, Editura Agora, 2008; 
Narcisa Alexandra Ştiucă, Sarbătoarea noastră cea de toate zilele - sărbători în cinstea iernii, Editura Cartea de 
buzunar, 2005; 
Tudor Pamfile, Sărbătorile la români, Editura Saeculum, 2005. 
 

 
RAŢA - dans popular bărbătesc specific comunei Dofteana 

Educatoare Petruț Tereza 
 Grădinița Roza Venerini Bacău 

 
Dansul RAŢA, datează de peste 150 de ani. Este un dans foarte vechi, dansat doar de bărbaţi deoarece sunt 

prezente în strigături doar muncile efectuate de bărbaţi: ascuţitul coasei şi cositul fânului.Cositul fânului se 
efectuează  în special vara . Ţăranii având suprafeţe întinse cu fâneţe nu reuşeau să-şi lucreze singuri pământul, ci se 
întovărăşeau. Astfel, un grup de 6, 7, …. 10 cosaşi se trezeau de dimineaţă şi plecau la fâneţele celui care era 
planificat, urmând ca fiecare dintre ei să-şi cosească ogorul după cum îi venea rândul. Seara se întorceau de la cosit 
veseli, parcă le dispărea oboseala atunci cand  gazda le făcea cinste cu un pahar de vin. Râsetele şi glumele lor bine-
dispuneau pe cei din jur. Dacă se întâmpla ca un lăutar să fie prin apropierea încingeau o sârbă de toată frumuseţea , 
cu strigături asemenea celor scrise mai jos. Dansul conţine mişcări ce imită ascuţitul coase cu un obiect numit CUTE, 
cositul fânului, aranjarea părului care de fapt înseamnă pregătire fiecăruia pentru întoarecerea în sat unde se serveşte 
paharul cu vin în urma căruia se încinge jocul. 

Dansul se desfăşoară în prima parte sub formă de semicerc, iar când se prind din nou de braţe se formează 
cercul , ultima strofă fiind finalul jocului. 

Cositul fânului este o îndeletnicire ce se păstrează şi se va păstra în comuna Dofteana deoarece creşterea 
animalelor este una dintre ocupaţiile sătenilor. Încă nu beneficiem de utilaj mecanizat suficient, aşa că oamenii încă 
se mai întovărăşesc pentru a-şi cosi terenurile , dar nu se mai bucură de joc. Din păcate grijile din ce în ce mai mari 
au şters parcă din memorie amintirile înaintaşilor oamenii nu mai au chef de joc, de distracţii (sau poate 
CALCULATORUL și  TELEVIZORUL au intervenit în gusturile oamenilor). Acest joc a dispărut de tot, aşa cum au 
dispărut şi lăutarii. Au rămas doar sătenii cu grijile şi muncile lor grele care nu se plâng oricât de greu le-ar fi. 

I-auzi una raţă măi, 
I-auzi două raţe măi, 
I-auzi trei şi fă înapoi 
Şi cu dreptul trei bătăi! 
Şi cu stângul alte trei1 
Şi cu dreptul pe-amăgele, bate talpa la podele 
Un genunche şi-uncălcâi 
Să-i dăm drumul Raţei, măi! 
 
Vine RAŢA de la baltă, 
C-o aripă degerată, 
Şi-un boboc i-o mai rămas,  
Eu cu dreptul trei am ars, 
Şi cu stângul alte trei, 
Şi cu dreptul pe-amăgele ,bate talpa la podele, 
Un genunche şi-un călcâi 
Să-i dăm drumul Raţei, măi! 
 
Foaie verde lobodă , 
Lasă mâna slobodă, 
Pune dreapta pe căciulă  
Şi cu stânga fă-i frezură! 
 
Foaie verde busuioc, 

Puneţi căciula la loc! 
 
Foaie verde trei scaieţi,  
Scoateţi cutea măi băieţi! 
 
Foaie verde trei scaieţi, 
Ascuţiţi coasa băieţi! 
Şi-nc-odată măi băieţi! 
 
Foaie verde busuic,  
Să punem cutea la loc! 
 
Foaie verde foaie lată,  
Hai acum la brazdă-odată! 
Şi-nc-odată iar aşa,  
Şi-nc-odată n-o lăsa! 
 
Foaie verde busuioc,  
Să punem coasa la loc! 
 
Foaie verde vin pelin,  
Să mai tragem câte-un vin! 
 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

148 
 

 
Foaie verde foaie lată, 
Hai acum la braţe-odată! 
 
Foaie ferde foi de mac,  
Asta-i Raţa din Hăghiac! 
I-auzi una raţă măi , 
I-auzi două raţe măi, 
I-auzi trei şi fă înapoi 
Şi cu dreptul trei bătăi! 
Şi cu stângul alte trei, 
Şi cu dreptul pe-amăgele, bate talpa la podele 
Un genunche şi-un călcâi, HEI! 

Bibliografie: 
http://www.dofteana.ro/dansul_rata.php, accesat 10.10.2018. 
 
 

Tradiţii şi obiceiuri de Paşte 
Învățătoare Pop Elena 

Şcoala Gimnazială „George Călinescu” Oneşti 
 
Paştele este o sărbătoare creştină importantă a anului. Aceasta poate fi asociată cu primăvara. Trezirea 

naturii simbolizează viaţa pe care creştinii au câştigat-o prin crucificarea şi Învierea lui Iisus. Aceste tradiţii 
pregătesc creştinul pentru sărbătoarea Învierii Domnului, printr-o curăţenie trupească şi sufletească. Se poate spune 
venirea primăverii, o reînviere a naturii, a vegetaţiei. 

Sărbătoarea Paştelui îşi are obiceiurile specifice în funcţie de zonele ţării în care tradiţia este respectată 
conform datinilor. Multe din obiceiurile trăite de mine se mai păstrează şi astăzi. De mic copil, am învăţat în casa 
bunicilor să mă spăl pe faţă, dimineaţa, în prima zi a Paştelui, cu apa dintr-o cană în care au fost puse: un ou roşu, un 
ban şi o crenguţă cu busuioc. Copilul care se spăla ultimul, lua oul şi banii, iar fericirea acestuia era imensă. 

Vopsirea ouălor de Paşte este o tradiţie răspândită la toate popoarele, oul roşu fiind o adevărată emblemă a 
sărbătorii, legându-l de răstignirea lui Iisus Hristos. Ouăle se vopsesc în Joia Mare, considerându-se un păcat mare 
orice lucru făcut în casă vineri, când la Biserică are loc Prohodul. Mironosiţele, cele trei Marii care l-au jelit pe Iisus, 
au adus ouă, ca prinos, la picioarele Lui, iar acestea, s-au înroşit de la sângele jertfirii. 

Gestul simbolic de celebrare a Paştelui este ciocnitul ouălor roşii. Bucuria Pascală este cunoscută pe 
parcursul celor 40 de zile de la Înviere până la Înălţare, timp în care creştinii se salută cu „Hristos a înviat!” şi 
„Adevărat a înviat!”. Mărturisind de fiecare dată prin aceste cuvinte adevărul nostru de credinţă. Ouăle roşii se 
ciocnesc la masa de Paşte după un anumit ritual. Se spune „Hristos a Înviat”, la care se răspunde cu „Adevărat a 
Înviat!”  

Masa din prima zi este un prilej de reunire a familiei, decurgând după un adevărat ritual. Nu lipsesc oule 
roşii, cozonacul, drobul şi friptura de miel. 

Un alt obicei este acela de a purta haine noi în semn de respect pentru această aleasă sărbătoare, dar şi 
pentru că ea semnifică primenirea trupului şi a sufletului, aşa cum se primeneşte întreaga natură odată cu primăvara. 

Orice gospodină trebuie să se achite în timp util şi să aibă casă lună pentru primirea musafirilor pe parcursul 
a trei zile de sărbătoare. 

În săptămâna premergătoare Sfintei Învieri, un membru din fiecare familie care are pe cineva decedat, 
merge la cimitir pentru „făcutul mormântului”. Astfel,  majoritatea mormintelor din cimitir sunt curăţate de buruieni, 
se plantează flori, se aprind lumânări pentru sufletul celor dragi. Postul, care trebuia ţinut neapărat măcar în această 
săptămâna numită şi săptămâna mare, se termină cu mersul la biserică la spovedit şi la împărtăşit. 

Pentru copii,  ziua de spovedanie este o zi de bucurie, deşi sunt câteva reguli pe care trebuie să le respecte. 
În ziua împărtăşaniei nu au voie să scuipe, să vorbească urât sau să se supărăm din orice motive. Deniile sau slujbele 
care se făceau joi seară şi vineri seară înainte de Paşti erau cele mai frumoase zile din săptămâna pentru că aproape 
toţi copiii din sat mergeam la biserică. 

Săptămâna postului care precede sărbătoarea Paştelui este numită săptămâna mare, care începe cu Duminica 
Floriilor şi se termină cu Duminica Pascală. Sărbătoarea începe de fapt cu Duminica Floriilor, când se sărbătoreşte 
intrarea lui Hristos în Ierusalim. Săptămâna mare are menirea împărtăşirii chinurilor lui Iisus. În această săptămâna 
se termină postul de 40 de zile, şi natura renaşte. În ziua de joi a săptămânii mari clopotele încetează să mai bată, vor 
mai bate doar în Sâmbătă Mare. Această zi este totodată şi începutul chinurilor Mântuitorului. În duminică Floriilor 
preotul dăruieşte creştinilor participanţi la sfânta liturghie crenguţe de salcie, sfinţite, care se vor păstra mai multe 
săptămâni la icoane. Acest obicei aminteşte de intrarea lui Isus în Ierusalim când a fost întâmpinat de credincioşi cu 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

149 
 

ramuri de măslin. Floriile deschid pentru toţi românii ciclul sărbătorilor pascale, care se încheie o dată cu Înălţarea 
lui Iisus (la 40 de zile de la Sărbătoarea Paştelui). Evocând intrarea Mântuitorului în Ierusalim călare pe asin, 
întâmpinat de mulţimea credincioşilor cu flori şi ovaţii. Floriile reprezintă în acelaşi timp o sărbătoare în care 
elementele creştine şi cele precreştine se îmbină rezultând tradiţii şi obiceiuri extrem de pitoreşti. Intrarea Domnului 
Iisus Hristos în Ierusalim este singurul moment din viaţă Sa pământească în care a acceptat să fie aclamat ca Împărat.  

În Săptămâna Mare, în toate gospodăriile de la sate se face curăţenie generală: se mătură curţile, se adâncesc 
şi se curăţă şanţurile, se repară gardurile, se văruiesc casele, se spală perdelele şi mobilierul, se şterg geamurile, se 
aerisesc toate hainele, aşternuturile şi covoarele, se îngrijesc mormintele celor decedaţi. Femeile se îngrijesc în 
aceeaşi măsură atât de primenirea generală a caselor cât şi de pregătirea bucatelor specifice. 

În noaptea Învierii gospodinele din sat merg cu coşul sau panerul cu cozonac, pască şi ouă  roşii pentru a fi 
sfinţite. Fiecare coş este acoperit cu cel mai frumos ştergar ţesut în casă. După terminarea slujbei, toate femeile cu 
coşurile în faţă formează două rânduri, stând faţă în faţă la distanţă de un metru, iar preotul trece de la un capăt la 
celălalt stropind bunătăţile cu aghiasmă. 

Din copilărie, am ştiut că ouăle de Paşte se vopsesc cu roşu. Potrivit legendei, atunci când Hristos era 
răstignit pe cruce, mama Sa, Maria, purtând un coş cu ouă în mână, s-a apropiat de cruce şi lăsând coşul jos, sângele 
care Îi curgea din răni a colorat ouăle, acestea devenind roşii. Aşadar, culoarea roşie cu care se vopsesc ouăle 
reprezintă sângele lui Hristos şi nici acum nu ştiu din ce motive ouăle se colorează şi în alte culori şi care este 
semnificaţia lor.   

Copil fiind, îmi amintesc că mă preocupa în mod deosebit acest obicei, al vopsitului ouălor. După ce erau 
scoase din vasul cu vopsea, pentru a le da strălucire, le ungeam cu un şerveţel îmbibat în untură sau ulei. Coşuleţul în 
care le aşezăm cu grijă, îl împodobeam apoi cu crenguţe verzi, flori, fire de iarbă după propria imaginaţie. Tot atunci 
auzisem de folosirea culorilor naturale pentru vopsit şi am experimentat, alături de mama, vopsind ouăle în apă 
rezultată după fiertul foilor de ceapă, ouăle fiind introduse într-un ciorap şi lipind pe ele frunze de pătrunjel. Când 
considerăm că sunt vopsite, le scoteam cu grijă şi le desfăceam, urmând apoi procedura cu datul luciului şi aşezatul 
în coşuleţ. 

Tot în copilărie, de la bunica mea, am auzit şi „Povestea Iepuraşului”. 
„Se povesteşte că în timpuri foarte vechi, cadourile de Paşti pentru copii erau aduse, ca şi în ultima lună a 

anului, de un bătrânel cumsecade. El umbla cu sacul în spinare şi ducea copiilor cuminţi ouă colorate, jucării, 
ciocolată şi bomboane. Dar de la o vreme, moşneagul simţi că nu mai are putere să colinde fiecare casă, de la cele 
din oraşe, de la câmpie, până la cele aşezate în înălţimea munţilor. Astfel, el ceru lui Dumnezeu un ajutor pentru 
împărţitul darurilor. Căsuţa bătrânului se afla la marginea unei păduri nesfârşite. Acolo l-a trimis Dumnezeu să-şi 
aleagă ajutorul pe care îl credea cel mai potrivit. 

A plecat bătrânul, sprijinit într-un toiag, cu desaga în spinare. A întâlnit un urs. „Ursul, se gândea el, ar 
putea să fie destul de bun pentru o astfel de treabă. Are spinarea destul de puternică pentru a duce miile de daruri 
prin toate colţurile lumii.” Dar apoi şi-a dat seama că mulţi copii s-ar speria de el. 

S-a oprit pe malul unui pârâiaş. Aici, în apa limpede, se zbenguiau peştişorii. „Poate că un peştişor s-ar 
putea strecura mai uşor, să ajungă pe nesimţite lângă pătuţurile copiilor adormiţi. Dar cum ar putea el să răzbată 
prin pustiurile Africii, unde nu e strop de apă?”  

Bătrânul plecă mai departe. Se opri într-o poieniţă cu iarbă fragedă şi se întinse pe pajiştea verde. Când 
era aproape să adoarmă, ţâşni pe lângă el o arătare ciudată, cu nişte urechi lungi. Omul se ridică, dar animalul 
dispăru în tufişuri. Se întinse pe iarbă şi când era gata să adoarmă, din nou se rostogoli pe lângă el un ghem de 
blăniţă cenuşie. A treia oară, bătrânul se prefăcu doar adormit, şi când trecu pe lângă el, îl prinse pe făptaş de 
urechile lui lungi. „Acesta este ajutorul de care am nevoie, zise moşneagul bucuros. Iute ca fulgerul, jucăuş ca un 
copilaş şi frumos ca o jucărie.” 

De atunci, iepuraşul aduce copiilor cuminţi cadourile de Paşti, iar ei îl aşteaptă cu un cuibuşor de iarbă 
împodobit cu flori de primăvară. 

Cu siguranţă că tradiţiile legate de această sărbătoare şi în general legate de toate sărbătorile sunt mult mai 
numeroase şi diferite în funcţie de zona geografică dar toate au un punct comun în cea ce priveşte raportarea lor la 
religie şi legătura lor specială acestora cu credinţa. 
Bibliografie: 
www.crestinortodox.ro/paşte/obiceiuri. 
 
 
 
 
 
 
 
 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

150 
 

Bacăul nostru, cel de ieri și cel dintotdeauna … 
Profesor învățământ primar Popa Nicoleta-Anca  
Școala Gimnazială „Alexandru cel Bun” Bacău 

 
Cu puțin timp în urmă se știa că prima atestare este de pe timpul lui Alexandru cel Bun, 6 octombrie 1408, 

însă, pe baza unor îndelungate cercetări arheologice, Bacăul a mai îmbătrânit. Cercetatorul Ștefan S. Gorovei 
demonstrează că Bacăul are actul de naștere între anii 1391 - 1432, pe timpul domniei lui Petru I Mușat.  

În 1399, orașul este menționat în Documentul lui Iuga Vodă  prin care se dă carte de judecată între spătarul 
Răducanu cu răzeșii satului Brătila, din ținutul Bacăului. Ceva mai târziu, în 5 martie 1431, localitatea este numită in 
civitate Bako.  

Referitor la „nașterea” orașului, circulau mai multe legend care oferă diverse explicații pentru origine. Spre 
exemplu, academicianul Iorgu Iordan susținea ipoteza potrivit căreia  toponimul Bacău provine din termenul maghiar 
„bako”, care însemna „nătâng”, „neghiob”. În schimb, Nicolae Iorga a mers pe varianta influențelor slave, susținând  
că  „Bacău” provine dintr-un cuvânt slav arhaic „bac”, cu sensul de „zimbru”, „taur”, „bour”.  

Bacăul este un oraș al tradițiilor și al culturii, în care vechiul și noul conviețuiesc împreună. Pe străzile cu iz 
bacovian, modernismul se retrage cu stimă în fața vechilor valori. Mici străduțe prăfuite în care timpul parcă s-a oprit  
în loc  și case pierdute  în negura timpului ce amintesc de târgul de altădată.       

Din „file de poveste” se desprinde parcă figura lui Grigore Tabacaru, ilustru pedagog de la începutul 
secolului al XX-lea, care a întrezărit  rolul experimentului în activitatea pedagogica. Colaborator al lui C. Rădulescu-
Motru, în 1909, creează „Societatea pentru studiul psihologic și pedagogic al copilului”, care edita un Buletin 
pedagogic menit să stimuleze întemeierea pedagogiei pe cercetarea experimentală. În 1905 tipărește revista Școala, 
iar din 1924, sub conducerea sa, a aparut „Ateneul cultural”.  

O altă figură ilustră a Bacăului, a fost marele poet George Bacovia care s-a născut în 1881, într-o familie de 
comercianți din oraș. Atmosfera rece din timpul anilor de liceu îl inspiră pentru celebrul poem „Liceu”.  

Tot în domeniul literaturii, Bacăul se mândrește cu Vasile Alecsandri, chiar dacă acesta nu a petrecut foarte 
mult timp în orașul în care s-a născut .  

Printre personalitățile contemporane care s-au născut în județul Bacău, se numără și actorii Radu Beligan și 
Ernest Maftei.  

Bacăul are o identitate distinctă între județele țării, dar și o unicitate aparte, date fiind istoria și 
personalitățile plecate de aici, care au influențat, uneori decisiv, viața politică și culturală a țării.  

„Sunt multe elemente de unicitate a acestui minunat județ al țării. Avem cel mai mare megalit din Carpați, 
care se găsește la Mănăstirea Cașin și care seamănă cu Masa Tăcerii a lui Brâncuâși. Tot în Bacău, în localitatea 
Câmpeni, de lângă Moinești, se găsește păcura roșie, folosită ca medicament. De altfel, nicăieri in lume nu mai 
găsim păcura roșie” - afirma istoricul Eugen Șendrea, care până în prezent a publicat peste 20 de cărți referitoare 
la istoria județului Bacău.  

Cu toată istoria și încărcătura lui de semnificații, Bacăul are aeroport cu nume de compozitor, teatru cu 
nume de poet, iar la Moinești, biblioteca cu  nume de pictor.  

Bacăul este plin de legende. Trebuie doar un Homer care să le pună cap la cap și să spargă „piatra” cu un 
„best seller”.  
Bibliografie: 
Costache Radu, „Bacăul de la 1850 -1900”, Ed. Grafit, 2005. 
 

 
Tradiţiile – punte între generații 

Profesor învățământ primar Pruteanu Maria, 
 Şcoala Gimnazială ,,Tristan Tzara” Moinești, județul Bacău 

Învățător Pruteanu Constantin, 
 Şcoala Gimnazială „George Enescu” Moineşti, județul Bacău 

 
Cunoaşterea patriei începe cu investigarea locurilor natale, orizontului geografic, istoric şi cultural, de care 

ne simţim legaţi prin nenumărate şi trainice rădăcini. Ne trec prin faţa ochilor multe ctitorii, dar de puţine ori ne 
întrebăm cine le-a înălţat, altfel spus, trecem pe lângă istorie, fără să o cunoaştem. 

Şcolarul din clasele primare este receptiv la nou şi vibrează în faţa frumuseţilor naturii, a lumii, în continuă 
schimbare. Nouă, dascălilor, ne revine datoria morală să facem cunoscute copiilor, elemente de istorie locală, de 
creaţii populare şi folclorice ale căror mărturii îi înconjoară şi îi individualizează ca cetăţeni ai unui anumit ţinut 
românesc. 

Elevii au nevoie de acţiuni care să lărgească lumea lor spirituală, să le îndeplinească setea de cunoaştere, să 
le ofere prilejul de a se emoţiona puternic, de a fi în stare să iscodească singuri, pentru a-şi forma convingeri 
durabile. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

151 
 

Printre activităţile extraşcolare care răspund obiectivelor educaţiei nonformale şi contribuie la formarea 
personalităţii, la recreere, la destindere, la menţinerea capacităţii de efort prin asigurarea odihnei active, la iniţierea 
unei noi forme de organizare extraşcolară, se numără şi serbările şcolare. Acestea au ca obiectiv primar ocuparea 
eficientă a timpului liber, cultivarea intereselor, aptitudinilor, înclinaţiilor elevilor şi reprezintă forme de activitate la 
care elevul participă din proprie dorinţă. 

Serbarea şcolară este o artă complexă care reuneşte într-o armonie perfectă munca intelectuală, munca 
artistică şi tehnică. Prin astfel de activităţi se oglindesc situaţiile sociale dintr-un anumit timp, evenimente istorice, 
religioase, tradiţiile şi obiceiurile poporului român, cultura, personalităţile literare, istorice, etc. Ele au rolul de a 
introduce copiii într-o lume frumoasă, o lume a poveştilor, a cântecului, a poeziei şi a dansului, de a crea momente 
de bună dispoziţie. 

Aceste aspecte au fost surprinse în cadrul diferitelor activităţi, la care elevii noşti au participat: şezători 
populare, parteneriate între şcoli (rural - urban), activităţi metodice, concursuri de dansuri populare la nivel local şi 
judeţean. 

De asemenea, excursiile şi vizitele oferă elevilor prilejul de a efectua observaţii asupra obiectelor şi 
fenomenelor aşa cum se prezintă ele în stare naturală, asupra operelor de artă din muzee, asupra unor momente legate 
de trecutul istoric, asupra  relaţiilor dintre oameni. Ele sunt cele mai agreate de elevi, deoarece le trezeşte în suflet 
emoţii puternice care se păstrează uneori toată viaţa.  

Deosebit de plăcute şi instructive au fost vizitele la „Palatul Dimitrie Ghica - Comăneşti”, „Casa 
Memorială George Enescu - Tescani”, Muzeul de Istorie Bacău, „Casa Memorială Ion Creangă - Humuleşti”, unde 
elevii au avut posibilitatea să admire colecţiile reprezentative ale muzeelor. Astfel, cuvinte precum: suman, iţari, 
pive, cotigă, lăicer, ştergar, şiştar, foale, război de ţesut etc., din vorbirea populară, întâlnite în lecţiile de la clasă, şi-
au găsit corespondent în exponatele din muzee. 

În ciclul obiceiurilor tradiţionale româneşti, care conţin o varietate de datini şi manifestări cu o amplă 
desfăşurare în viaţa comunităţii, un loc deosebit îl ocupă obiceiurile de iarnă. 

Formele de manifestare sunt moştenite din cultura folclorică românească şi au fost transmise din cele mai 
vechi timpuri până în zilele noastre. Modalităţile de sărbătorire sunt numeroase, de o deosebită bogăţie, implicând 
participarea întregii colectivităţi de elevi. Grija dascălilor a fost dintotdeauna să-i facă pe copii să cunoască, să-i 
iniţieze şi să practice aceste frumoase obiceiuri tradiţionale. 

De menţionat aici, ar fi unul dintre obiceiurile care nu lipseşte în niciun an şi care are o mare rezonanţă – 
dansul urşilor din Moineşti, Dărmăneşti, Comăneşti, Asău. Este punctul culminant al oricărei activităţi ce se 
desfăşoară în preajma sărbătorilor de iarnă.  

„Jocul Ursului” se întâlneşte doar în zona Moldovei. Unii spun că e un vechi obicei roman, alţii spun că e 
un vechi cult geto-dac, important e simplul fapt că e un ritual unic în lume şi că ar trebuit tratat cu mai mult interes şi 
respect. O ceată este alcătuită din mascaţi, urşi conduşi de ursari, toboşari şi irozi cu săbii de lemn, care 
impresionează prin frumuseţea costumelor, mişcările urşilor şi sunetele tobelor.  

Acest spectacol nu rămâne fără ecou în sufletele celor mici. Este emoţionant, fascinant şi de neuitat. Astfel 
se explică entuziasmul cu care se pregătesc cu mult timp înainte de Anul Nou. 

Sărbătorile trezesc în oameni sentimente deosebite, favorizează întâlniri cu persoane dragi, cu cei pe care îi 
numim „familie şi prieteni”, cu persoane pe care dorim să le revedem şi cu care împărtăşim sentimente, emoţii, 
reacţii, impresii şi multe alte energii. De multe ori sărbătorile reprezintă momente de bilanţ, ne fac să ne evaluăm 
momentul din viaţă în care am ajuns şi să înţelegem unde ne situăm pe drumul pe care ni l-am propus. De aici şi 
reacţiile emoţionale variate care pot să apară şi bineînţeles, reacţiile fizice de somatizare care apar întotdeauna. 

Întorcându-ne la vremea copilărie, la acele momente cărora nu prea le acordăm atenţie, dar care ne 
copleşesc mai târziu existenţa, fragmentând rând pe rând felul nostru de a fi. Copilul nu cunoaşte şi nu abordează 
lumea prin intermediul conceptelor, ci prin intermediul emoţiilor şi al sentimentelor. 

Delicateţea emoţională, pe care ne place s-o recunoaştem la cei din jurul nostru, şi mai ales la elevii mici, 
nu apare spontan, ci se învaţă la fel cum se învaţă alfabetul pentru a putea citi. Sănătatea emoţională este foarte 
importantă pentru că astfel putem să ştim cum să ne controlăm ceea ce simţim. Persoanele sănătoase emoţional se 
adaptează uşor fiecărei schimbări din viaţă, construiesc relaţii puternice, bazate pe încredere şi sinceritate. 

Pregătirea unei sărbători este o perioadă de îmbogăţire a sufletului, de perfecţionare a gândului, de control 
al gestului. Nu ne naştem cu anumite abilităţi şi de aceea ele trebuie învăţate, iar cei care trebuie să îi susţină pe copii 
cu multă răbdare sunt adulţii.  

Copiii care au trăit la vârste fragede experienţa tainică a Crăciunului o va uita cu greu. Ei îşi vor aminti cu 
plăcere şi se vor „hrăni” din tot ceea ce au „conservat” în suflet şi în minte. Prezenţa la Biserică, colindatul, 
pregătirea unei felicitări, realizarea unui desen, decorarea clasei, casei, mirosul bucatelor, veselia rudelor, toate aduc 
câte un mesaj care va dăinui în timp. Popoarele care îşi pierd sărbătorile, riturile, simbolurile, îşi pierd 
caracteristicile, dispar din punct de vedere cultural, supravieţuiesc sub formă de grupuri individuale izolate, fără 
tradiţii şi fără identitate. Suntem, aşadar, datori să-i facem pe copii să înţeleagă ce se întâmplă cu ei. De noi depinde 
să provocăm copiilor emoţii pozitive, să-i facem să simtă bucuria momentului, să-i îndemnăm să participe la 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

152 
 

semnificaţiile culturale, simbolice, afective ale evenimentelor care ne înconjoară şi ale acţiunilor zilnice. Numai aşa 
copiii noştri, purtători ai tradiţiilor, în devenire, vor da un sens acţiunilor lor, vor atribui semnificaţii unui obiect sau 
unui eveniment, îşi vor dezvolta capacitatea de a se exprima verbal sau de a-şi identifica propriile emoţii.  

Toate experienţele dezvoltă copiilor noştri capacitatea de a abstractiza, iar la un moment dat imaginaţia lor 
va juca un rol fundamental. Ei vor putea să dea o altă semnificaţie lumii, vor reuşi să recompună realitatea altfel 
decât le-a fost prezentată. 

Bucuria sărbătorilor trebuie trăită mereu, deoarece numai rutina aparentă a evenimentelor conduce la 
crearea sentimentelor de siguranţă. Amintirea depinde de buna funcţionate a memoriei, alimentată la rândul ei de 
toate simţurile noastre. Dacă experienţele trăite de copii angajează ochii, gustul, mirosul, auzul, acestea vor fi ţinute 
minte o perioadă îndelungată de timp. Totul va fi perceput foarte uşor şi, de fiecare dată, când se vor repeta, vor trezi 
emoţii noi.  

Sănătatea emoţională a copiilor este foarte importantă pentru dezvoltarea lor ulterioară. Sărbătorile, în 
general, sunt momente din viaţă care îi copleşesc şi le trezesc sentimente, reacţii care vor dăinui în timp. Rolul nostru 
este de a-i face pe copii să simtă emoţiile pozitive şi bucuriile reale, astfel încât să poată da un sens înalt acţiunilor 
viitoare, o altă semnificaţie lumii. 

Structura psihică, inteligenţa emoţională, capacitatea de sublimare, controlul instinctelor, capacitatea de a 
iubi, depinde în mare manieră de felul cum se derulează această primă etapă, determinantă din istoria infantilă a 
individului. 
Bibliografie: 
Popa Steluţa – Obiceiuri de iernat, Bucureşti, Editura „Muzicală”, 1981; 
Revista „Interferenţe Didactice”, Nr. 2, Bacău, Editura „Corgal Press”, 2010; 
Cosmovici Andrei, Iacob Luminiţa - Psihologie şcolară, Iaşi, Editura „Polirom”, 1998. 
 
 

O scurtă privire prin oglinda timpului 
Profesor învățământ primar Purice Liliana 
Școala Gimnazială ,,Emil Racoviță” Onești 

 
Dezvoltarea sentimentului față de țară, de poporul român este posibilă doar prin formarea unor puternice 

trăiri față de ținutul natal, în primul rând. Aceasta impune crearea în toate activitățile didactice sau în afara acestora a 
situațiilor psihologice care să provoace în sufletele elevilor emoții adânci prin cunoașterea trecutului de luptă al 
poporului nostru pe plaiurile natale, a obiceiurilor, a portului și a limbii. 

Elementele locale de spiritualitate românească au o deosebită valoare instructiv-educativă; ele constituie un 
mijloc eficace pentru educația patriotică a elevilor: îndrăgind plaiurile natale, elevii îndrăgesc patria. 

Elementele locale de siritualitate au un rol important în cunoașterea și înțelegerea evenimentelor, 
contribuind nemijlocit la formarea convingerilor, care se concretizează în atitudini și comportamente, ca un 
sentiment al răspunderii față de moșteneirea înaintașilor, a hotărârii de a duce mai departe achizițiile strămoșilor. 

În funcție de valoarea lor, aceste elemente, judicios integrate în activitățile cu elevii, le stimulează interesul 
pentru oamenii și faptele din trecut, pentru tot ceea ce a creat poporul nostru de-a lungul vremii și ne-a lăsat nouă 
moștenire. Ele amplifică valențele educative ale lecțiilor și prin orice metodă folosită înfrumusețează viața spirituală 
a elevilor, îi sensibilizează, le dezvoltă curiozitatea, setea de cunoaștere, gustul estetic. 

Comuna Helegiu aparține județului Bacău și se învecinează la N și NV cu comuna Livezi și Bârsănești, la 
N-E cu comuna Cleja, la E cu comunele Cleja, Răcăciuni, Gura Văii, la S cu municipiul Onești. Teritoriul comunei 
este un ținut subcarpatic al depresiunii Tazlău - Trotuș, subunitate a Subcarpaților Moldovei. Comuna Helegiu este 
situată la sudul depresiunii Tazlău, pe cursul inferior al râului Tazlău, la 14 km distanță de confluența Tazlăului cu 
Trotușul. Vatra satului este situată pe terasele inferioare ale Tazlăului. 

Așezările omenești de aici au avut de suportat consecințele deselor invazii și confruntări militare. Prin pasul 
Oituz, prin trecătoarea Ghimeș - Palanca sau pe la Poiana Uzului au trecut deseori oștile române din Transilvania, 
pentru a veni în ajutorul fraților moldoveni, spre a-i alunga pe tătari, pe turci sau alți dușmani comuni. 

Trecătorile și văile de pe Trotuș, Oituz și Tazlău au adăpostit din vechime localități. Astfel, cele dintâi sate 
atestate documentar în zona Trotuș datează de la sfârșitul secolului al XIV-lea, existența lor fiind mult mai veche 
decât data atestării. Astfel, Poiana și Gâtlanul, ambele pe Tazlău, dăruite la 29 iunie 1400 de către Alexandru cel Bun 
lui Stroie și Ioan, existau anterior datei când s-a consemnat dania. 

De-a lungul veacurilor, locuitorii acestor ținuturi au participat la marile evenimente istorice, cum ar fi 
povestirea devenită legendară despre copilăria marelui voievod al Moldovei, Ștefan, pe plaiurile Borzeștilor. 

Oștile lui Matei Corvin au trecut prin pasul Oituz, pe la Târgu-Trotuș, luând drumul Bacăului, spre a duce 
lupta de la Baia în anul 1467. 

Tot prin pasul Oituz a trecut și Mihai Viteazul cu munteni și transilvăneni, pentru a ajunge mai repede în 
Moldova, pentru a realiza pentru prima dată unirea românilor din cele trei țări. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

153 
 

Marele istoric și revoluționar Nicolae Bălcescu, în lucrarea sa de căpetenie ,,Românii sub Mihai Vodă 
Viteazul” avea să ne instruiască: ,,Sigismund Batori și Ieremia Movilă, care se aflau atunci la o nuntă în orașul 
Trotuș, luând veste că Mihai a trecut munții cei mari și că acum rânduit de bătălie, se apropie de dânșii, rămaseră 
încremeniți. În groaza ce îi cuprinsese, ei gândiră că aceea ce e mai sigur pentru dânșii este de a se trage înăuntrul 
țării și, fără zăbavă, sculându-se cu toată armia, se îndreptară spre Suceava. Mihai Vodă, nemaiîntâmpinând nici un 
dușman- după cum se aștepta se luă după dânșii cu aceeași iuțeală cu care trecuse munții. Armia lui avea și aici de 
suferit mult de sărăcia locului, mai ales că dușmanul pustia totul în cale, spre a întârzia goana ce-i da a noștri. Dar 
oștile lui Mihai, biruind aceste suferințe, se îmbărbătară și mai mult, siliră la drum și în sfârșit ajunseră la oștile 
vrăjmașe la un loc, anume Isaccea (identificat cu Iazul, comuna Srungari) și le nevoiră a sta la războiu”. 

,,După cum rezultă din Letopisețul lui Miron Costin, o bună parte dintre ciocnirile lui Vasile Lupu cu 
Gheorghe Ștefan - ajutat de oastea trimisă de Gheorghe Rakoczi din Transilvania - au avut loc în anul 1648 în ținutul 
Bacăului, pe valea Trătușului”. 

Desele incursiuni ale tătarilor, precum și jafurile săvârșite de aceștia, războaiele ruso-turce din a doua 
jumătate a secolului al XVIII-lea au avut ca urmare dislocări de sate, deseori schimbarea vetrelor spre zone mai greu 
acesibile. Așa explică și bătrânii denumirea de Bejanie a unei zone din satul Brătila. ,,O asemenea pustietoare 
incursiune a tătarilor a avut loc în anul 1716. Atunci, Vasile Ceaur - nepotul lui Gheorghe Ștefan - pretendent la 
tronul Moldovei, ajutat de armatele austriece, încearcă să ocupe tronul, având și sprijinul boierilor. Mihai Racoviță, 
voievod, a chemat în ajutor tătarii care, alungând pe austrieci peste munți au distrus și au ars multe sate, luând în 
robie mulți oameni. La războiul pentru cucerirea independenței de stat, trotușenii au participat înrolându-se în 
regimentele de la Bacău. Alături de sutele de soldați care și-au dat viața pentru patrie, au căzut eroic căpitanul 
Dumitru Bușilă din Târgu-Ocna și caporalul Gheorghe Donici din comuna Ștefan cel Mare unde i-au fost înălțate un 
obelisc și un bust spre a-i cinsti memoria”. 
Bibliografie: 
Petrea, Ion; Petrea, Anișoara, ,,Comuna Helegiu în oglinda timpului”, 2008, Editura Casei Corpului Didactic, Bacău. 
 
 

Sărbătorile de iarnă - obiceiuri şi tradiţii româneşti 
Profesor învățământ primar Radu Elena 

Școala Gimnazială „Mihai Eminescu” Buhuşi 
 

Iarna, satul românesc devine un colț de rai. Este singurul anotimp din an în care domnește principiul 
repaosului și al odihnei.In decembrie,casele țăranilor, calde și primitoare, se pregătesc de sărbătoare. 

Începe cu sărbătorirea Zilei Naţionale a ţării - după care încep sărbătorile de iarnă. 
Venite din adâncul istoriei, obiceiurile de iarnă alcătuiesc o lume miraculoasă în care românii cu mic cu 

mare, se regăsesc în zilele de Crăciun, la puține zile după cea mai scurtă zi din Anul Vechi, întâmpinându-l pe cel 
Nou.  

Păstrate cu grijă de oameni minunați, obiceiurile de iarnă colorează într-un chip aparte și trăirea 
comunităților și nobila lor spiritualitate avand o semnificaţie pentru cultura noastră populară. De Anul Nou, românii 
fac urări pentru a avea noroc, bani şi a fi sănătoşi în următorul an, mergând din casă în casă, respectând datinile 
străbune. Sorcova, Pluguşorul, Capra sau umblatul cu Ursul sunt doar câteva dintre cele mai frumoase obiceiuri  de 
Anul Nou, păstrate din moşi-strămoşi. 

Tradițiile și obiceiurile românilor diferă de la o zonă la alta, dar frumusețea lor, unicitatea și ineditul sunt 
cuvinte care nu lipsesc din nicio descriere. 

 

 
 
 
 
 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

154 
 

Obiceiuri și tradiții din zona Moldovei 
Profesor învățământ primar Rădulescu Paula-Maria 

Școala Gimnazială ,,Emil Racoviță” Onești 
 

Oriunde în lume Sărbătorile de iarnă sunt celebrate cu bucurie și sunt așteptate cu nerăbdare, dar parcă 
românii știu să petreacă cel mai bine și transformă Crăciunul într-o amintire de neuitat. Parcă nicăieri în lume nu este 
mai frumos de sărbători decât în Moldova. Dacă mergi de la Bacău la Botoșani și ajungi spre Iași sau Vaslui ai șansa 
de a lua parte la tot felul de tradiții populare care de mai de care mai frumoase. 

Toate casele din Moldova sunt frumos decorate de Crăciun 
Ziua de 5 decembrie a fiecărui an dă startul evenimentelor și tradițiilor organizate cu scopul întâmpinării 

Crăciuniului. Ca în fiecare zonă din România, fiecare copil își lustruiește ghetuțele cum poate mai bine și le așează la 
gura sobei cu speranța că Moș Nicolae îi va aduce cadoul mult visat. De la această dată și până pe 25 decembrie, 
când se sărbătorește Nașterea Domnului, gospodinele nu mai contenesc cu pregătirea bucatelor tradiționale de 
Crăciun. Fiecare gospodărie se transformă într-un furnicar, toți membrii familiei își concentrează energia pentru ca 
pregătirile de Crăciun să iasă perfect. 

 
Cete de mascați, Moldova 

Cu aproximativ o săptămână înainte de Crăciun în fiecare regiune din România au loc tot felul de 
evenimente, o manieră tradițională de a întâmpina venirea Crăciunului. În centrele din marele orașe ale Moldovei vin 
grupuri de colindători ce provin din satele din apropiere. Aceștia prezintă cu mândrie cele mai interesante obiceiuri 
de iarnă din zona din care provin, tradiții păstrate și transmise din moși strămoși. Cete de colindători, mascați, 
grupuri de dansatori, toți încearcă să se evidențieze cât mai mult, conștienți fiind de faptul că aceste evenimente vor 
crește popularitatea zonei din care provin. 

Seara de 24 decembrie este magică. Grupuri mai mici sau mai mari de colindători pornesc pe ulițele 
încărcate de zăpadă ale satelor și vizitează toate casele vestind Nașterea Domnului. Gospodinele îi întâmpină cu 
pâine și sare, acest fapt semnifică bucuria gazdelor colindate. După ce poposesc câteva minute, colindătorii îmbrăcați 
în costume tradiționale se îndreaptă spre alte case ce așteaptă să primească vestea Nașterii Domnului. 

În prima zi de Crăciun, locuitorii Moldovei obișnuiesc să participe la slujbele de la biserică, după care are 
loc masa în familie. În toate cele 3 zile de Crăciun, cetele de colindători umplu casele moldovenilor cu glasurile lor. 
În seara de 31 decembrie urătorii vizitează toate casele și intonează cu putere plugușorul tradițional. Acest obicei este 
de fapt maniera de a ura un bun venit Anului Nou și de a le dori gazdelor toate cele bune. Toată noaptea de 31 
decembrie spre 1 ianuarie străzile orașelor și ulițele satelor din Moldova se umplu de mascați îmbrăcați în costume 
realizate cu minuțiozitate înainte de marea sărbătoare. 

Obiceiurile de Iarnă din Moldova se încheie odată cu primele zile ale Anului Nou, când cetele de copii 
pornesc din nou pe străzile orașelor „cu semănatul” așa cum spun moldovenii. Semănătorii rostesc versuri 
tradiționale și același timp aruncă cu boabe de orez, ca simbol al prosperătiții și bogăției. 

Așadar, Moldova este poate cea mai frumoasă regiune a țării când vine vorba de obiceiurile de iarnă. Aceste 
tradiții sunt transmise de la generație la generație și crează o atmosferă deosebită și un Crăciun de poveste. 

 
 

Tradiții ṣi obiceiuri de iarnă 
Profesor învățământ primar Romanschi Laura-Claudia 

 Şcoala Gimnazială ,,Alexandru Ioan Cuza” Bacău 
 

Oriunde în lume sărbătorile de iarnă sunt celebrate cu bucurie și sunt așteptate cu nerăbdare, dar parcă 
românii știu să petreacă cel mai bine și transformă Crăciunul într-o amintire de neuitat. Parcă nicăieri în lume nu 
este mai frumos de sărbători decât în Moldova. Dacă mergi de la Bacău la Botoșani și ajungi spre Iași sau Vaslui ai 
ṣansa de a lua parte la tradiții populare care mai de care mai frumoase. La români sărbătorile de iarnă în special 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

155 
 

Crăciunul sunt sărbătorile de suflet. Amintirea copilăriei ce ne revine puternic în suflet şi în minte, zăpezile bogate 
şi prevestitoare de rod îmbelşugat, colindele şi clinchetele de clopoţei, mirosul proaspăt de brad dar şi de cozonaci, 
nerăbdarea aşteptării darurilor sub pomul de iarnă, toate crează în sânul familiei o atmosferă de linişte ṣi iubire.  

Crăciunul mai este numit şi sărbătoarea familiei, este sărbătoarea când toţi se reunesc, părinţii, copiii ṣi 
nepoţii, îşi fac daruri, se bucură de momentele şi atmosfera din jurul mesei. La sate sunt păstrate mai bine tradiţiile 
ṣi obiceiurile specifice acestei sărbători. Repertoriul tradiţional al obiceiurilor şi tradiţiilor româneşti cuprinde pe 
lângă colindele propriu-zise - cântece de stea, vicleimul, pluguşorul, sorcova, vasilica, jocuri cu măşti (ţurca, 
cerbul, brezaia), teatrul popular, dansuri (căluţii, căluşerii) şi o seamă de datini, practici, superstiţii, ziceri, sfaturi cu 
originea în credinţe şi mituri străvechi sau creştine. Dintre acestea, care exprimă înţelepciunea populară, realul sau 
fantasticul, esenţe ale bogăţiei noastre spirituale, redăm câteva specifice zonei Moldovei. 

Începând cu întâia zi de Crăciun şi în următoarele zile ale acestei sărbători, copiii umblă cu Steaua, 
cântând colinde de stea prin care vestesc naşterea lui Iisus Hristos. 

„Vicliemul” sau „Irozii” este datina prin care tinerii reprezintă la Crăciun naşterea lui lisus Hristos, 
şiretenia lui Irod, care a poruncit uciderea pruncilor, de a afla Pruncul şi adesea înfruntarea necredinţei, 
personificate printr-un copil sau printr-un cioban. Capra, Turca, Brezaia fac parte dintre datinile de Crăciun şi Anul 
Nou. Dimitrie Cantemir spune în „Descrierea Moldovei” că „Ţurca este o joacă iscodită încă din vremurile bătrâne, 
din pricina ciudei şi scârbei ce o aveau moldovenii împotriva turcilor”. Cu ţurca, capra sau brezaia umblă tinerii 
începând de la Ignat şi sfârşind cu zilele Crăciunului şi prin unele părţi în ziua de Sf. Vasile până seara. Numele de 
Ţurca, Capra sau Brezaia îl poartă unul dintre tinerii mascaţi. 

Despre Moş Ajun se spune că a fost baciul aflat în slujba lui Moş Crăciun, stăpânul staulului unde Maica 
Domnului l-a născut pe lisus Hristos. 

Colinda a dobândit o destinaţie precisă ca formă de magie benefică, ea marcând rodnicia câmpurilor, 
sporul animalelor domestice, creşterea copiilor, împlinirea prin căsătorie a tinerilor, pacea si tihna bătrânilor, 
influenţarea, în sens pozitiv, a vieţii oamenilor şi a naturii. 

Vinul era în unele regiuni ale ţării şi simbol al comuniunii, al unirii a doi tineri. În momentul solemn al 
căsătoriei li se toarnă vin peste mâinile lor împreunate, simbolizând puterea vieţii, trăinicia şi fericirea noii familii. 
„Paharul de aur” este paharul ritual cu care se bea la zile mari, cum este sărbătoarea Crăciunului, din care s-a băut 
cândva în momente solemne, la botez , la cununie, şi care reprezenta un bun al familiei, transmiţându-se din 
generaţie în generaţie. La origine are un înţeles magic, proprietăţi curative, unele dintre astfel de pahare poartă 
inscripţii cu caracter misterios. 

La miezul nopţii, de Anul Nou, fetele iau de pe masă colacul ornamentat care se ţine pe masă de sărbători, 
îl ţin pe vârful capului, se aşează pe tăietor şi aşteaptă să audă un sunet dintr-o direcţie oarecare şi din ce parte vine 
sunetul, în acea parte işi va găsi ursitul. 

În Bucovina, în vatra focului de la stână se introduc patru potcoave pe care, după ce se înroşesc, se mulg 
oile peste ele, crezându-se că oile “stricate”, care nu dau lapte, se vindecă datorită funcţiei magice a fierului. 

În tinda casei se pune un vas de grâu ca să treacă colindătorii peste el, apoi grâul se dă la animale, „să fie 
cu spor ca şi colindătorii”. 

În Ajunul Crăciunului, în unele părţi se umblă de către dascăli tineri bisericeşti cu icoana pe care este 
zugrăvită naşterea lui Iisus Hristos. Intrând în casă, icoana este ţinută la piept de către dascăli cântând troparul 
Naşterii Mântuitorului. 

În Ajunul Anului Nou, feciorii care merg la colindat schimbă porţile unor săteni care s-au certat în cursul 
anului, determinându-i astfel să vorbească şi să se împace. 

În ziua de Crăciun nu se scoate gunoiul afară, doar a doua zi, deoarece dacă-l arunci „îţi arunci norocul”. 
Se crede că primele patru zile, începând cu 24 decembrie, corespund în ordine celor patru anotimpuri: 

prima zi e de primavară, a doua de vară, a treia de toamnă şi a patra de iarnă, şi cum va fi vremea în aceste zile aşa 
vor fi şi anotimpurile. În seara de Crăciun, în satele moldoveneṣti, se ung cu usturoi vitele pe la coarne şi şolduri, şi 
uşile de la grajduri pentru a alunga spiritele rele să nu ia laptele vacilor. Cu usturoi se ung şi oamenii pe frunte, pe 
spate, la coate şi la genunchi, precum şi uşile şi ferestrele casei pentru a îndeparta demonii nopţii. 

În dimineaţa de Crăciun e bine să ne spălăm cu apa curată, luată dintr-un izvor sau fântână în care punem o 
monedă de argint, pentru ca tot anul să fim curaţi ca argintul şi feriţi de boli. 

În prima zi de Crăciun, locuitorii Moldovei obișnuiesc să participe la slujbele de la biserică, după care are 
loc masa în familie. În toate cele 3 zile de Crăciun, cetele de colindători umplu casele moldovenilor cu glasurile lor. 
În seara de 31 decembrie urătorii vizitează toate casele și intonează cu putere plugușorul tradițional. Acest obicei 
este de fapt maniera de a ura un bun venit Anului Nou și de a le dori gazdelor toate cele bune. Toată noaptea de 31 
decembrie spre 1 ianuarie străzile orașelor și ulițele satelor din Moldova se umplu de mascați îmbrăcați în costume 
realizate cu minuțiozitate înainte de marea sărbătoare. 

Dansul Ursului, un obicei de iarnă foarte apreciat de moldoveni 
Capra, Turca, Brezaia fac parte din datinile de Crăciun și Anul Nou. Dimitrie Cantemir spunea în 

„Descrierea Moldovei” că „Turca este o joacă iscodită încă din vremurile bătrâne, din pricina ciudei și scârbei ce o 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

156 
 

aveau moldovenii împotriva turcilor.” În Moldova se spune că în ajunul Crăciunului se pun din toate mâncărurile 
într-o strachină, pe prispă, sub fereastră, fără a gusta din ele, căci noaptea vine ursitorul, degustă și atunci îl vezi 
prin fereastră. Iar în ziua de Anul Nou se zice că e bine ca fetele să deschidă poarta dis-de-dimineață, că se marită. 
O altă sărbătoare reprezentativă este Sfântul Andrei, o zi în care fetele devin mici vrăjitoare. Cu ajutorul unor 
trucuri, ele își află ursitorul. Băieții în acea seară fură porțile de la casele fetelor, pentru ca acestea, văzându-se fără 
ele, să pornească în căutarea lor. 

Colindul în zona Moldovei este una din cele mai vechi tradiții și se respectă până și în ziua de azi, atât la 
sate cât și la oraș. La sate, băieții și fetele se adună din timp pentru a pune la cale ritualul străbun. Nu este atât de 
simplu pe cât pare. Există o pregătire în prealabil a numărului de colinde și a colindătorilor, a alegerii lor, dar și o 
pregătire temeinică a costumelor populare (pentru căiuți, capră sau urs). Se stabilește dinainte traseul pentru ca 
nicio casă să nu rămână necolindată. Sunt răsplătiți de săteni cu mere, nuci, colaci sau bomboane. Nici cei de la 
oraș nu se lasă mai prejos. Băieții se adună și pornesc în grupuri să colinde din casă în casă pentru a vesti Nașterea 
Domnului. În Botoșani, în zilele de Crăciun, vin tineri din diferite sate cu jocuri precum cel al caprei, ursului sau al 
căiuțului. Oamenii au șansa să vadă în fiecare an un spectacol deosebit și să se lase surprinși de frumusețea și 
entuziasmul celor care îl prezintă. Așadar, Moldova este poate cea mai frumoasă regiune a țării când vine vorba de 
obiceiurile de iarnă. Aceste tradiții sunt transmise de la generație la generație și crează o atmosferă deosebită și un 
Crăciun de poveste. 
Bibliografie: 
Constantin Eretescu – „Folclorul literar al ronânilor”, editura Compania 2007; 
Narcisa Alexandru-Știuca – „Sărbătoarea noastră de toate zilele – sărbători în cinstea iernii”, Editura Cartea de 
buzunar, 2005. 

 

 
Tradiţii şi obiceiuri locale 

Profesor învățământ primar Roşu Nicoleta-Denisa 
Şcoala Gimnazială ,,Grigore Tabacaru” Hemeiuş 

 
Idealul perfecţiunii nu ar trebui căutat în viitor, ci în trecut prin revenirea la inocenţa copilăriei.Copilul din 

noi,ne învaţă nevinovăţia şi ne aduce la acel stadiu de uimire. Cei mai frumoşi ani din viaţa omului sunt anii 
copilăriei, iar cel mai frumos loc din lume este cel al naşterii. De aceea, de fiecare dată, când ne întoarcem la uliţa 
copilăriei ne năpădesc emoţiile şi simţim cum ne încărcăm cuenergii benefice. Cu drag, ne retragem în satul natal, 
acolo unde sufletul nostru respiră aer curat,unde retrăim momente de o mare încărcătură emoţională,unde omul are o 
înţelepciune aparte. Toţi avem în memorie iernile copilăriei cu jocuri pline de veselie, săniuşul,derdeluşul,iar cei care 
au trăit, au copilărit la ţară,la bunici,ştiu cât de norocoşi sunt având parte de astfel de obiceiuri. Ţăranul este cel mai 
bun păstrător al zestrei rituale, care sunt prilejuri de mare bucurie din viaţa unui om. Poporul român a ştiut ca nimeni 
altul să-şi ,,împodobească” iarna cu datini şi sărbători speciale, aceasta fiind o mărturie vie a faptului că avem o 
conştiinţă a neamului din care facem parte. 

Un loc aparte în bogatele tradiţii şi obiceiuri româneşti îl ocupă sărbătorile ciclului de iarnă cum sunt:cu o zi 
înainte de Crăciun, preotul umblă cu Ajunul pe la casa fiecărui gospodar. Gospodina pregăteşte din timp şi pun pe 
masă turte - julfe cu seminţe de cânepă şi o sticlă cu vin. Începând cu întâia zi de Crăciun şi în următoarele zile,copiii 
umblă cu ,,Steaua”,cântând colindede stea prin carevestesc naşterea lui Iisus Hristos. Pe lângă colindatul propriu-
zis,se joacă şi piese inspirate de evenimentul Naşterii Domnului. De un pitoresc aparte este piesa ,,Irozii” sau 
„Vicleimul” care reproduce întâlnirea Magilor cu regele Irod şi conflictul pe tema aflării Noului Împărat, vestit de 
steaua care li s-a arătat la răsărit. Un alt obicei care ţine de la Crăciun până la Anul Nou pe care flăcăii îl practică este 
jocul caprei. Jocul caprei prezintă un scenariu al morţii şi învierii. Capra este însoţită de un grup zgomotos,cu lăutari 
.Spectacolul se remarcă prin originalitatea costumului şi a coregrafiei.         

Colindele sunt de două feluri: colinde religioase şi colinde laice. Cele religioase au o origine literară şi se 
referă la Iisus. Colindele lumeşti au caracter liric şi sunt adaptate de colindători la situaţia celor care le cântă. 
Colindele se caracterizează prin crearea  unei atmosfere pline de optimism în care se formulează dorinţe şi năzuinţe 
ale oamenilor. Colinda a dobândit o destinaţie precisă ca formă de magie benefică, ea marcând rodnicia câmpurilor, 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

157 
 

sporul animalelor domestice, creşterea copiilor, împlinirea prin căsătorie a tinerilor, pacea şi tihna bătrânilor, 
influenţarea în sens pozitiv a vieţii oamenilor şi a naturii. 

Obiceiul cel mai iubit de copii este împodobirea bradului de Crăciun. Cei care îi atribuie o semnificaţie 
creştină spun că bradul simbolizează ,,pomul vieţii”. Întotdeauana Anul Nou este asociat cu un nou drum,cu o nouă 
etapă în viaţa noastră şi a comunităţii. În ziua de Anul Nou copiii umblă cu Sorcova din casă în casă. Prin aceasta 
aduce oamenilor viaţă lungă,sănătate şi prosperitate. Aceştea poartă o crenguţă inmugurită de copac în jurul căruia s-
au împletit flori de hârtie colorată. Aceasta joacărolul unei baghete magice. Pluguşorul e cea mai veche datină care 
contribuie la veselia generală a Sărbătorilor de Anul Nou. El este însoţit de strigături,pocnete de bici şi sunete de 
clopoţei, iar plugul adevărat,tras de boi, a fost înlocuit cu buhaiul care imită mugetul boilor. 

În orice colţ al lumii ne-am afla, în noaptea care face trecerea dintre ani, trebuie să fim conştienţi că fiecare 
ţară are parte de surpestiţiile şi tradiţiile legate de Anul Nou. La noi se spune că prima persoană care va trece pragul 
casei va fi bărbat, anul va fi plin de noroc, iar dacă femeile vor intra primele, acesta va fi plin de ghinion. Conform 
tradiţiei populare, fetele nemăritate pun în Ajunul Anului Nou un fir debusuioc într-un vas cu apă, o ramură de măr şi 
un ban. Dimineaţă fetele îşi vor visa alesul. 

Boboteaza marchează sfârşitul ciclului aşa-numitelor 12 zile ale sărbătorilor de iarnă. Când preotul umblă 
cu botezul în ajunul Bobotezei, gospodinele îi dau un fuior de cânepă, pe lângă plata. În ziua de Bobotează se face 
slujba pe malul apei şi cel mai curajos tânăr se aruncă în apă să prindă crucea aruncată de preot. A doua zi după 
Bobotează, creştinii ortodocşi îl sărbătoresc pe Sfântul Ioan. 

Datinile şi tradiţiile reprezintă legătura strânsă dintre generaţii prin intermediul cărora trăsăturile unei popor 
nu se pierd niciodată. 
Bibliografie 
I.Nicolae,1998, Ghidul sărbătorilor româneşti. Ed.Humanitas, Bucureşti; 
M.Rădulescu ,1909, Sărbătorile poporului. Codin. 
 
 

Bacău - repere in timp și spațiu 
Profesor invățământ primar Rotaru Daniela 

Școala Gimnazială „Miron Costin” Bacău 
 
Asezat aproape de confluența Bistriței cu Siretul, într-o zonă cu excelente condiții climatice, teritoriul 

municipiului Bacău a fost locuit de oameni încă din vremea orânduirii comunei primitive.  
Apariția și dezvoltarea orașului concordă cu varietatea îmrejurimilor de natură istorică, geografică, socială și 

economică specific fiecărei epoci. Poziția și așezarea geografică au avut o semnificație deosebită în îndelungata 
evoluție Bacăului, de la a cărui primă atestare documentară internă au trecut 583 de ani. Orașul s-a născut și s-a 
dezvoltat pe un loc favorabil exercitării funcțiilor sale, iar modul de producție specific fiecărei orânduiri a lăsat 
amprente vizibile în structura și în funcțiile urbane, în aspectele fizionomice și în raporturile orașului cu zona 
înconjurătoare. 

Zona în care se află municipiul Bacău se caracterizează prin trăsături naturale deosebit de avantajoase 
pentru organizarea activităților umane și a întrunit permanent condiții de largă accesibilitate. Poziția sa și cadrul 
natural au favorizat organizarea căilor de comunicție din vremuri străvechi. 

Regimul termic al municipiului Bacău prezintă pe de o parte caracteristicile zonei situate la est de Carpați, 
precum și particularitățile culoarelor largi de vale și ale mediului urban, pe de altă parte. 

În împrejurimile municipiului, vegetația naturală de luncă cuprinde asociații de graminee, care alcătuiesc 
pajiștile. Versanții din jurul Bacăului sunt relative bine împăduriți. După compoziția floristică, pe versanții de pa 
stânga Siretului, pădurile sunt alcătuite din specii de stejar în amestec cu alte foioase. Cu toate că prezintă o mare 
mobilitate, fauna zonei periurbane se corelează cu vegetația care constituie suportul de viață și adăpost. După 
repartiția ei în teritoriu și după compoziție distingem: fauna de apă, fauna de luncă, fauna de terase și versnți. 

Pentru cei care n-au văzut Bacăul în ultimii ani, pentru călătorii aflați în trecere prin această parte a 
Moldovei, orașul constituie o adevărată surpriză. Vizitatorul va fi încântat să descopere o urbe modernă, cu un centru 
armonios, functional, cu volumetria construcțiilor echilibrată. Impunătoarea zonă central cuprinde edificii unicat, 
spații de agreement, așezăminte de cultură, unități comerciale etc., toate acestea fiind expresia unei vii preocupări 
pentru asigurarea confortului și funcționalității urbane. 

 
 
 
 
 
 
 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

158 
 

Obiceiuri de Anul Nou, pe valea Doftenei 
Profesor învățământ primar Semeș Ana-Carmen 
Școala Gimnazială „Scarlat Longhin” Dofteana 

 
În cele mai vechi scrieri, este menționat că satul Dofteana există încă de dinaintea formării STATULUI 

FEUDAL INDEPENDENT AL MOLDOVEI. Arhivele statului de la Iași și București, atestă că prima așezare pe 
valea Doftenei este datată din anul 1436. Pitorescul zonei este deosebit, dat de zona subcarpatică a Carpaților 
Orientali, la confluența râului Trotuș cu pârâul Doftenei, având o altitudine ce variază în  jurul a 300 de m - Lunca 
Trotușului și 1436 - Vf. Nemirei, în partea de vest a județului Bacău. 

Numele localității este legat de ocupațiile locuitorilor acelor vremuri. Ei preparau un amestec din plante 
(coajă de salcâm) și grăsimi de animale pe care îl foloseau la ungerea osiilor căruțelor. Dohotul, așa cum era numit,a 
fost ulterior de cismari la întreținerea încățămintei. Bătrânii își amintesc că puțurile de petrol existente în zonă 
dohoteau (aveau un miros greu, specific).  

În lupta lor cu vremurile, în mijlocul unui peisaj generos, locuitorii acestor meleaguri au fost creatori de 
frumos, purtătorii unui autentic tezaur folcloric, artistic. 

Obiceiurile de iarnă sunt cele mai valoroase. Ce vechime au, e greu de spus. Anual, curioși din toată țara, 
vin să vadă CEATA CETELOR. În timp ce la munteni, dansul urșilor reprezintă libertatea dezlănțuită, în zona 
noastră, acrobațiile urșilor în lanțuri sugerează opusul, adică lipsa totală a acesteia.  

Formată din peste zece oameni îmbrăcați în piei de urs, meșteșugite ales, ursari, toboșari, irozi și măscături, 
CEATA CETELOR trece pe ulițele satului cu mare mândrie. Pieile sunt îmbrăcate de copii, adolescenți sau bărbați 
puternici care pot duce greutatea ei. În ultima perioadă, cu entuziasm, o îmbracă și fetele. Toboșarii au pantaloni 
negrii, cu vipușcă roșie sau tricolor, bluze roșii și chipiuri ornamentate cu oglinzi și mărgele. Ei bat în tobe mari, din 
piei de animale, într-un ritm vioi specific zonei. Irozii au cămăși și fuste albe, cu poale roșii, benzi brodate și batiste 
cusute în casă. Cu săbii de lemn în mâini, dansează în ritmul tobelor și al fluierelor. Oamenii cu măști, satirizează 
anumite situații sau persoane, folosindu-se de costume populare sau comice. 

Este de apreciat interesul copiilor pentru aceste evenimente, fiind așteptate cu mare bucurie. Încă de la 
începutul lunii decembrie, ei fac repetiții, obișnuindu-se cu ritmul tobelor, atmosfera fiind, specifică sărbătorilor de 
iarnă. 

Cadrele didactice încurajează asemenea manifestări în cadrul serbărilor, concursurilor dintre școlile din 
comună având ca temă TRADIȚIILE. 

Bucuria și entuziasmul celor mici fac ca aceste evenimente să fie încărcate de farmec și poveste. Dorim ca 
ei să fie păstrători și purtători ai acestui tezaur național. 

Am fost plăcut surprinși când am văzut pe obrazul bătrânilor veniți la spectacole, lacrimile amintirilor 
tinereții lor. I-am adus pe acești bătrâni în mijlocul elevilor ca aceștia să afle lucruri uimitoare despre aceste tradiții, 
pe care nu le găsesc în cărți. 

Oiginalitatea acestui popor, puterea de ridiculiza răul și urâtul, de a alunga tot ce este negativ, i-a oferit forța 
de a înfrunta vremurile. 

                       
 
 

Obiceiuri şi tradiţii strămoşeşti în comuna Sascut, judeţul Bacău 
Profesor învățământ primar Sîrbu Bianca-Lăcrămioara 

Şcoala Gimnazială Buciumi, judeţul Bacău 
 

„Tradiția adevărată e singura merinde sufletească.” Liviu Rebreanu 
Tradiţiile românilor sunt averi ce nu ar trebui uitate sau părăsite şi nici schimbate prin troc cu alte obiceiuri 

importate din alte ţări. Ele sunt ale noastre, ne definesc, ne caracterizează şi prin ele ne simţim mai bogaţi, mai aleşi, 
mai prosperi decât alte naţionalităţi. Aceste tradiţii ne fac speciali în ochii europenilor şi a întregii lumi, fiind subiect 
de discuţii şi de laudă, de aprecieri şi consideraţie.  

Obiceiurile şi tradiţiile românilor sunt diferite de la o zona la alta, avantajul constând în diversitatea 
regiunilor şi a oamnenilor care le populează, după cum spune vorba ,,câte bordeie, atâtea obiceiuri”, însă tocmai 
acest lucru ne face frumoşi, atrăgători, originali. Poporul român a fost întotdeauna un popor credincios, în majoritate 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

159 
 

ortodox, iar multitudinea tradiţiilor şi obiceiurilor relaționează cu sărbătorile religioase, varietatea acestora 
datorându-se trecutului zbuciumat pe care l-a avut neamul românesc, cotropitorii ce au venit în ţara noastră s-au 
îndrăgostit atât de mult de ea, încât s-au stabilit aici, şi-au întemeiat familii, au adus cu ei datini şi au împrumutat de 
la noi comportamente, conduite, cuvinte, rânduieli. Zone vestite din ţara noastră păstrează tradiţiile din moşi 
strămoşi, care nu şi-au pierdut practica nici în zilele noastre atât de agitate, fremătătoare, moderne, dar mereu în 
schimbare. 

Moldova reprezintă o zonă în care sărbătorile și obiceiurile poartă însemne valorice moștenite cu drag, prin 
care se încearcă, încă, să se consolideze naţiunea şi contribuie la  identificarea noastră. Marcate o singură zi sau 
cîteva, cu dată fixă sau mobilă, dedicate divinităților calendaristice, dar și oamenilor, animalelor, păsărilor, plantelor, 
fenomenelor terestre și cosmice, sărbătorile și obiceiurile sunt cunoscute și respectate pînă astăzi, în acest context 
putem menționa faptul că moldovenii au reușit pe parcursul istoriei să-și înnobileze viața prin evenimente frumoase 
și semnificative. Datinile respectate cu sfinţenie la Crăciun, Paşte, Anul Nou, Mărţişor, nuntă ori la oricare 
eveniment important de peste an, reprezintă o certitudine a faptului că tradiţia merge mai departe, Moldova fiind una 
dintre puţinele regiuni din România care se mai poate lăuda în secolul XXI cu păstrarea şi perpetuarea valorilor 
tradiţionale. 

Comuna Sascut este o regiune dragă sufletului meu, deoarece este legată de copilăria mea, trăită frumos, 
curat, cu emoţie şi sinceritate, iar ca majoritatea comunelor judeţului Bacău, rămâne păstrătoarea unor bogate 
mărturii de cultură şi civilizaţie populară. 

Dintre amintirile legate de sărbătorile de iarnă petrecute în casa bunicilor, Jocul Caprei reprezintă un obicei 
specific acestei zone, fiind un dans frenetic care se execută în fiecare casă colindată, acesta cuprinzând, alături de 
personajul principal, „capra”, şi o serie de personaje secundare: unul sau doi căpitani, fata şi muzicantul. Căpitanii îşi 
pregătesc din timp recuzita. Căciulile rotate sunt împodobite cu pamblici de diferite culori, la gât îşi pun câte o 
batistă mare peste care se trec, în cruciş, nenumărate rânduri de bete, pe care le întâlnim şi ca cingătoare, aşezate 
peste un brâu lat. La pantaloni găsim o vipuşcă, de obicei de culoare roşie, iar în picioare căpitanul poartă cizme. 
Nelipsite din dotarea acestuia sunt sabia şi ţicnalul. Fata este de fapt un băiat îmbrăcat în mireasă şi cel ce joacă 
„capra”are la picioare rânduri de zurgalăii şi clopoţei. 

Capul caprei este cioplit din lemn, maxilarul inferior mobil, pentru a „clămpăni”, botul este acoperit cu 
blană (de obicei de iepure), coarnele pot fi realizate artizanal sau pot fi naturale. Între coarne se realizează compoziţii 
decorative din mărgelele fetelor, panglici şi bete, oglinzi, beteală, busuioc, flori arificiale şi naturale etc.Trupul 
caprei este şi el destul de spectaculos, confecţionat dintr-o bucată de pânză peste care se cos cordele din hârtie 
colorată aşezate în rânduri de jos în sus. După ce toate acestea sunt gata şi după lungi repetiţii, în Ajunul Anului Nou 
pornesc spre gospodăriile sătenilor. Capra este jucată de un tânăr în ritmul muzicii imitând salturile animalului. 
Interesante sunt versurile cântecului, nemaintâlnite în nicio zonă a României: Şi mi’s foaie sălcioară/Şi mi-o începe 
căprioară./Şi mi-o joacă apăsat/Ca frunza de matostat./Şi mi-o joacă mărunţel/Ca frunza de pătrunjel./Din călcâie ca 
flăcăii/Ca să-i sune zurgalaii/Foaie verde bob mărunt/Şi-o bătaie la pământ/La pământ şi la podele/C-aşa-i place 
caprei mele./Foaie verde siminoc/Ia-ţi acum fata la joc/Şi mi-o jucaţi amândoi/Ca doi tineri voinicei./Foaie verde 
lămâiţă/Te apleacă la fetiţă/Şi-o sărută pe guriţă/Guriţa-i de sărutat/Bărbioara de muşcat./Foaie verde solz de peşte/ 
Ia vezi fata ce gândeşte/Nu gândeşte cu gând rău /Să fugă cu un flăcău./Foaie verde şi-o lalea/Ia mai lasă dama ta/Şi 
mai joacă singurel/Că eşti tanăr voinicel./Şi mi-o joacă mai frumos/Că ţi-e corpul sănătos/Şi corniţele de os./Foaie 
verde baraboi/Dă-te un pas mai înapoi/Şi păzeşte betili/Că le fură fetili/Uită-te din colţ în colt/Să vezi unde-i mai 
frumos./Complimente mai băiete/Complimente şi scrisori/Pe la anii viitori. 

Un alt obicei întâlnit în comuna Sascut este umblatul cu Ursul, costumaţia fiind o mască-costum din stuf sau 
din blană de oaie. De remarcat, că desfăşurarea tuturor datinilor de iarnă este susţinută de numeroase instrumente şi 
pseudoinstrumente muzicale. Zuruitul zurgălăilor şi tălăncilor, clinchetul clopoţeilor, duruitul aspru al tobelor, 
mugetul de buhai, chemările de bucium şi de corn, sunetele instrumentelor muzicale de tot felul alcătuiesc atmosfera 
exuberantă cu care este întâmpinat Anul Nou. 

Ursul este întruchipat de un flăcău purtând pe cap şi umeri blana unui animal, împodobită în dreptul 
urechilor cu ciucuri roşii. Alteori, capul ursului se confecţionează dintr-un schelet de lemn acoperit cu o bucată de 
blană, iar trupul dintr-o pânza solidă, astfel decorată încât să sugereze culoarea maro caracteristică. Masca este 
condusă de un Ursar, însoţită de muzicanţi şi urmată, de un întreg alai de personaje (printre care se poate afla un 
copil în rolul puiului de urs). Adaptată de ursar în bătaia tobelor sau pe melodia fluierului, ţinându-şi echilibrul cu 
ajutorul unui ciomag, masca mormăie şi imită paşii legănaţi ai ursului, izbind puternic pământul cu tălpile. 
Rostogolirea urşilor în cerc, bătutul şi moartea ursului, apoi învierea miraculoasă ca şi urcarea acestuia pe bâtă,  
redau în chip metaforic succesiunea anotimpurilor care, cândva, stăteau sub semnul acestui animal, capabil să 
învingă iarna şi să vestească primăvara.  

Legătura cu pământul nostru natal, cu identitatea noastră ca popor o menținem doar păstrând vii tradițiile 
populare, portul specific fiecărei zone, cântecul și dansul popular, ale căror origini se pierd în negura timpului și pe 
care suntem datori să le lăsăm moștenire copiilor noștri. Astăzi, toți se unesc pentru a promova aceste tradiții, și 
pentru a cultiva talentul copiilor pe care școala îi educă, iar familia îi îndrumă zi de zi. 



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

160 
 

Tradiții și obiceiuri din Dărmănești - Bacău 
Profesor învățământ primar Stoica Mihaela 

Liceul Tehnologic Dărmănești, Bacău 
 

Când iarna își revarsă podoabele ei argintii pe poalele muntelui Nemira, în orașul Dărmănești, județul Bacău  
zumzetul de tobe, fluierăturile și comanda ursului se aud ca un ecou din toate cartierele. Semn că au început 
pregătirile pentru ziua de 31 decembrie, când fiecare dărmăneștean participă la defilarea urșilor, fie ca spectator sau 
ca actor.   

În viața de zi cu zi, actorii sunt oameni obișnuiți, cu slujbe sau fără, cu studii sau fără , cu familie, cu bucurii 
si necazuri dar strânși în ceata ursului  si costumați ca urși, irozi, toboșari, mascați sunt ca o mare familie. Această 
tradiție este transmisă din moși strămoși prin viu grai din generație în generație. 

Fiecare cartier are o ceată bine instruită de ,,capul de ceată” ,conducătorul, el este cel care trebuie să verifice 
dacă fiecare participant respectă costumația, cântecul ursului dar și punctualitatea. În ziua întrecerii fiecare ceată 
defilează în centrul orașului , în fața unui juriu și sunt premiați, mai ales pentru păstrarea originalității tradiției, nu au 
voie să schimbe cântecul ursului. 

,,Hăi , vine ursul de la munte, 
Tot în coate și-n genunchi, 
Hăi, și s-apropie de sat 
La fete de măritat 
Hăi moș Gavrilă javră mare 
Scoală-te în două picioare 
Hăi, să te vadă lumea bine 
Căci tu mă asculți pe mine 
Hăi, nu m-ai asculta tu zău  
Dar ție teamă de ciarlău 
Hăi, că ciarlâul –i pironit 
Pentru capul tău gătit” 
Jocul Ursului din Dărmănești este cel mai popular obicei de iarnă de pe Valea Trotușului. Jocul Ursului este 

punctul central de atracție al sărbătorilor din Dărmănești.Semnificția veche a ,,Jocului Ursului ,, este de a celebra 
forța animalului care învinge iarna, regenerarea naturii (ursul este „bătut” și „moare”, după care „reînvie”), curgerea 
anotimpurilor. 

Toate cetele au fost și sunt însoțite de mulțimea măștilor frumoase (moșnegi, babe, anul nou, anul vechi, 
medici, preoți, vânători, miri, mirese, negustori, turci, ciobani, etc) simbolizând profesii, vârste, origine etnică, 
etc.Unii cetățeni își confecționau o mască și o tinuta secretă necunoscută,își modificau vocea, făcându-și un punct 
foarte din a nu fi recunoscuți. Masca lor improvizează un dialog cu gazda, cu conținut hazliu, satiric, spontan, creativ 
pe tema gospodăriei, agriculturii, creșterii vitelor, geloziei, critica unor meserii de profesori, doctori, preoți, 
silvicultori, ciobani, ironizând și criticând relele din societate. După demascare urmează urările de bine, belșug și 
sănătate, gazdele oferind vin, gustări și dulciuri măștilor. 

 
 

În gospodările oamenilor din Dărmănești sunt camere speciale în care sunt aranjate ca la expoziție, 
blănurile, costumele de toboșar, irod și ursar, lanturile și parii încrustati cu care ursarul se apăra de „fiara”, măștile 
care reprezintă personaje, de la cele clasice, de baba și moș, la cele inspirate din politica zilelor noastre.  



ANUARUL ÎNVĂȚĂTORILOR DIN JUDEȚUL BACĂU, NR. 5/2018 

161 
 

„Prima dată când am intrat într-o blană de urs aveam doar câțiva anișori. Atât de tare m-am speriat încât a 
trebuit să fiu descântat cu păr de urs. După aceea nu am mai simțit frica. Doar când am dat față în față cu un urs 
adevărat m-au trecut căldurile când am văzut cum i se ridică părul pe coamă. An de an am fost în ceată. Fugeam de 
acasă, copil fiind și participam la repetiții pe malul Trotușului. Ardeam cauciucuri și jucam în jurul focului. 
Ajungeam acasă plin de funingine și noroi. Acum fac repetiții cu ceata mea, pentru care eu asigur toate costumele, în 
căminul cultural. Acolo este «Școala de urși».” Mărturisește unul din conducătorii unei cete de urs. 

În fiecare an, cetele se adună în centrul orașului și fac o demonstrație, iar un juriu le premiază pe cele mai 
bune. Este o treabă foarte serioasă. Luăm în calcul totul, de la acuratețea costumului, la punctualitate. Cine întârzie 
este depunctat. Cine face rabat de la costum sau text, la fel. Acum sunt în Dărmănești 6 cete mari, pe cartiere. Fiecare 
se prezintă cu cel puțin 20 de urși, 30 de ursari, peste 50 de irozi, 40 de toboșari, 200 - 300 de măști. Rivalitatea 
dintre cete este aprinsă. După ce dau tot ce pot în fața a mii de oameni strânși în centrul orașului, cetele se divizează 
și încep să meargă din casă în casă unde  toată lumea primește ursul. 
Bibliografie: ,,Monografii Dărmăneștene” - prof. Alexa Vasile. 
 
 

Jocul Caprei din Sascut 
Profesor învățământ preșcolar Tamaș Maria 

Grădinița Roza Venerini Bacău 
 
 Jocul Caprei este un dans frenetic care se execută în fiecare casă colindată. Acesta cuprinde, alături de 
personajul principal, „capra”, şi o serie de personaje secundare:unul sau doi căpitani, fata şi muzicantul. 
 Căpitanii îşi pregătesc din timp recuzita. Caciulile rotate sunt împodobite cu pamblici de diferite culori. La 
gât îşi pun câte o batistă mare peste care se trec,în cruciş, nenumărate rânduri de bete. Rânduri de bete  întâlnim şi ca 
cingătoare, aşezate peste un brâu lat. La pantaloni găsim o vipuşcă, de obicei de culoare roşie. In picioare căpitanul 
poartă cizmă. Nelipsite din dotarea acestuia sunt sabia şi ţicnalul. Fata este de fapt un băiat îmbrăcat în mireasă. Cel 
ce joacă „capra” are la picioare rânduri de zurgălăi şi clopoţei. 
 Capul caprei este cioplit din lemn, maxilarul inferior mobil, pentru a „clămpăni”. Botul este acoperit cu 
blană(de obicei de iepure). Coarnele pot fi realizate artizanal sau pot fi naturale. Între coarne se realizează compoziţii 
decorative din mărgelele fetelor, panglici şi bete, oglinzi, beteală, busuioc, flori arificiale şi naturale etc. Trupul 
caprei este şi el destul de spectaculos, confecţionat dintr-o bucată de pânză peste care se cos cordele din hârtie 
colorată aşezate în randuri de jos în sus. 
 După ce toate acestea sunt gata şi după lungi repetiţii, în Ajunul Anului Nou pornesc spre gospodăriile 
sătenilor. Capra este jucată de un tânăr în ritmul muzicii imitând salturile animalului. 
Şi mi’s foaie sălcioară 
Şi mi-o începe căprioară. 
Şi mi-o joacă apăsat 
Ca frunza de matostat. 
Şi mi-o joacă mărunţel 
Ca frunza de pătrunjel. 
Din călcâie ca flăcăii 
Ca să-i sune zurgalaii. 
Foaie verde bob mărunt 
Şi-o bătaie la pământ 
La pământ şi la podele 
C-aşa-i place caprei mele. 
Foaie verde siminoc 
Ia-ţi acum fata la joc 
Şi mi-o jucaţi amândoi 
Ca doi tineri voinicei. 
Foaie verde lămâiţă 
Te apleacă la fetiţă 
Şi-o sărută pe guriţă 
Guriţa-i de sărutat 
Bărbioara de muşcat. 
 
Bibliografie: 
https://staticlb.didactic.ro/uploads/assets/101/31/31//joculcapreidinsascut.doc, accesat 10.10.2018. 
 

Foaie verde solz de peşte 
Ia vezi fata ce gândeşte 
Nu gândeşte cu gând rău  
Să fugă cu un flăcău. 
Foaie verde şi-o lalea 
Ia mai lasă dama ta 
Şi mai joacă singurel 
Că eşti tanăr voinicel.  
Şi mi-o joacă mai frumos 
Că ţi-e corpul sănătos 
Şi corniţele de os. 
Foaie verde baraboi 
Dă-te un pas mai înapoi  
Şi păzeşte betili 
Că le fură fetili 
Uită-te din colţ în colt 
Să vezi unde-i mai frumos. 
Complimente mai băiete 
Comlimente şi scrisori 
Pe la anii viitori. 

 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

162 
 

 
Povestea iei românești: cămașa populară de la origini și până în prezent 

Profesor învățământ primar Timaru Anca-Ioana 
Școala Gimnazială „Alexandru Piru” Mărgineni 

 
IA: obiect de patrimoniu imaterial  
Ia românească sau cămașa cu altiță, cum este cunoscută bluza cusută pe pânză de borangic, de câtre 

bunicile noastre, și care înca se mai găsește în cuferele bătrânești. 
IA românească a făcut parte din portul poporului român din cele mai vechi timpuri. Ea a fost purtată cu 

mândrie de către strămoșii noștri din toate regiunile tării. Fiecare zonă etnografică are specificul, cromatica și 
motivele ei florale, care de care mai frumoase. Aceste elemente ajută la recunoaşterea apartenenței etnografice a IEI 
ROMÂNEȘTI. Cert este că indiferent de zona etnografică din care făceau parte, femeile și-au demonstrat măiestria 
în arta designului popular prin talent pur românesc și dăruire. 

În ultimii ani, IA românească a fost remarcată și de către mari designeri de modă și purtată cu succes de 
diverse personalități, cu ocazia unor evenimente importante. 

La inițiativa unor iubitori ai acestei moșteniri valoroase a poporului român, s-a propus includerea IEI 
ROMÂNEȘTI în patrimoniul UNESCO. 

Tot pentru susținerea și promovarea IEI ROMÂNEȘTI, deținătoarea brandului „Flori de ie„, Cristina 
Chiriac, a lansat, conform site-ului ziarulevenimentul.ro, un proiect intitulat România Autentică, prin care își 
propune ca pe data de 24 iunie 2017, să adune în jur de 10 mii de purtători de ie românească, prin felul acesta 
contribuind la documentația necesară introducerii IEI ROMÂNEŞTI în patrimoniul UNESCO. 

În propunerile UNESCO se insistă pentru a selecta manifestări tradiţionale care sunt unice şi care sunt vii, 
deci care încă există în conştiinţa actuală. Ia românească este o emblemă identitară, are o istorie de mii de ani, a 
dăinuit peste ani şi este văzută ca un brand de generaţia de acum şi merită să fie localizată ca fiind originară din 
această parte a Europei de Est. 

Ia românească este un bun istoric ce aparține patrimoniului immaterial. Are povestea ei special deoarece 
sunt zone și zone cu diferite tipuri de cusătură. Ea face parte din costumul popular românesc din cele mai vechi 
timpuri, iar radăcinile sale își au originea în portul tracilor, geților și dacilor. Din basoreliefurile de demult, care îi 
înfățișează pe daci, poți observa în portul acestora cămăși cu mâneci lungi, cu o croială de tip tunică, albă și lungă, 
dintr-o singură bucată și pantaloni strâmți și lungi (cioareci, ițari). Portul este completat cu brâu sau chimir, iar în 
picioare purtau opinci. Femeile se îmbrăcau cu o cămașă de pânză (ie), poale și piese care acopereau picioarele, care 
ulterior au primit diferite denumiri: catrință, valnic, fotă sau opreg. Pe cap femeile purtau diferite țesături și 
podoabe: marame, năframe, batice iar bărbații căciuli. De-a lungul timpului, costumul băraților și al femeilor s-a 
diferențiat tot mai mult, iar tunica pe care o purtau la începuturi ambele sexe a început să capete caractere distincte. 
Veșmântul femeiesc s-a transformat astfel în ia românească tradițională din zilele noastre. 

Portul românesc este cel care ne subliniază autenticitatea, și prezintă două mari caracteristici: continuitate și 
unitate. Prin continuitate înțelegem drumul parcurs de portul popular născut pe străvechea vatră a civilizației dace, 
până în zilele noastre. Prin unitate trebuie să înțelegem acele trăsături, acele aspecte esențiale care se văd în portul 
românesc din întreaga țară. 

Ia era realizată la început din in, cânepă, lână, iar mai târziu și din bumbac tors la fuior. Era împodobită 
preponderent cu broderii la mâneci, piept și gât. Dacă în cazul bărbaților vorbim de cămăși populare, în cazul 
femeilor folosim termenul de ie populară. Acestea aveau semnificații multiple: acopereau goliciunea trupească, 
transmiteau un mesaj pentru comunitatea din care făcea parte persoana (unele ii se poartă la nunți, botezuri, altele 
arată statutul social, meseria, vârsta) și au semnificații magico-religioase (prin motivele, cromatica și lucrătura 
folosite). 

Caracteristicile iei sunt date de cusături (umărul, care unește părțile din față și spate de mânecă), încrețul, 
altița (bandă lată, elementul definitoriu și unic al modelului, irepetabil), râurile (benzi drepte sau oblice pe piept și 
mâneci) și bibilurile sau cheițele (cusături prin care se îmbină bucățile textile). O altă caracteristică a costumului 
femeilor este folosirea culorii, fondul țesăturilor din in, cânepă sau lână fiind alb.Cămașa era confecționată din 
pânză de in sau de cânepă, din borangic sau mătase. Simbolul cel mai des întâlnit era crucea, simbol solar stilizat 
poziționat central. Încă din epocile precreștine, vestimentația avea și un rol de protecție, de aceea vom întâlni multe 
simboluri cu semnificații magice sau benefice. Iile se confecționau de femeile din sat în timpul șezătorilor, unde 
femeile cântau și confecționau haine. Cămășile erau diferite de la o regiune la alta nu numai prin textura 
materialelor, ci și prin modelele și broderiile aplicate. Cele trei elemente prin care se deosebește ia sunt: tipul de 
deschidere a gulerului, modul de tăiere și structură a tiparului și metoda de inserție a mânecilor. Putem 
deosebi cămașa dreaptă sau încretiță la gât, care se strânge cu nasturi sau șnururi, iar cămășile și iile cu croială 
simplă (din patru foi drepte, fără răscroială) sunt pentru întrebuințarea zilnică. 

Fiecare ie spune o poveste. Tehnica şi tradiţia decorării iei s-au transmis de la mamă la fiică, de la o 
generaţie la alta. În conceperea ei, româncele investeau o parte din aspiraţiile lor, dar şi din frumuseţea şi bunătatea 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

163 
 

poporului român. Însemnele magice cusute cu grijă aveau o anumită importanţă pentru cea care urma să o poarte. 
Bunicile şi mamele le transmiteau tinerelor nu doar arta meşteşugului popular, ci şi rugăciunile care se spuneau 
înainte de începerea torsului lânii, a ţesutului sau a împletitului. Fiecare împunsătură de ac avea menirea de a proteja 
purtătoarea de farmece şi de spirite rele.  

Femeia care creează ia trebuie să cunoască punctele de cusătură și arta ornamentării. În Ardeal, Moldova, 
Muscel și Vlașca se folosește pânza cu firul mai gros, deoarece costumul popular are motive mai bogate, mai 
robuste, cu punctul buclat, iar la costumele din Oltenia, Muntenia și Dobrogea se folosește o pânză mai rară, cu firul 
bine răsucit. 

Simbolistica și semnificația spirituală a iei 
Ia sau „cămașa cu altiță” face parte din portul popular românesc al femeii și leagă istoria de odinioară de 

istoria actuală a noastră, a tuturor. Ea reușește prin motivele și simbolurile brodate să exprime apartenența la o 
comunitate, la o regiune, să exprime stări sufletești și evenimente importante sau uzuale din viața omului (nunți, 
botezuri, sărbători religioase, statusul marital, zona de apartenență), precum și modificări care apar odată cu 
influențele venite dinspre lumea orașului. 

Tipuri de ii 
De-a lungul timpului, oamenii au îmbrăcat ia atât în zilele de sărbătoare, cât și uzual, la muncile câmpului. 

O mare importanță o are cromatica, astfel fetițele și fetele tinere poartă pe fondul alb broderii cusute cu galben auriu 
și portocaliu, femeile care au copii albastru, femeile recent căsătorite roșu, iar albastru închis și negru sunt culorile 
pe care le poartă femeile văduve sau în vârstă. Recent, broderiile negre sunt folosite și de tinere în momente de 
sărbătoare, iar firului negru i se adaugă combinații de galben-auriu, brun-roșcat, violet, verde, albastru. 

Ia în Moldova 
Costumul popular din zona Moldovei păstrează în structura sa elemente străvechi, tradiționale. În zona 

Vrancea, costumul femeilor se distinge prin sobrietate. Ia capătă frumusețe prin bogăția firului metalic alb sau 
galben, a betelei și a fluturilor presărați ici-colo. 

Croită din patru lățimi de pânză țesută în două ițe, cămașa folosește croiul fără irosirea vreunei bucăți de 
pânză. Sub braț se introduc clinul și bucata pătrată de pânză, pavă. La gât, cămașa se strânge printr-un creț simplu și 
gulerul cusut în motive specifice. Jos, la mânecă, se termină prin manșeta răsfrântă, numită „brără”, cu aspect de 
volan.Se folosesc motive geometrice și florale stilizate. Distribuite în rânduri și altiță, sub care se află încrețul, 
motivele păstrează echilibrul între câmpul floral și albul pânzei. Se ornamentează jos, la mână, cu trei rânduri pe 
mânecă, dar și cu un singur rând (la ia fără altiță) de o parte și de alta, iar în locul celorlalte rânduri apar cheițe 
lucrate în fir auriu și subliniate de mici șabace. Încrețul se lucrează în culorile alb sau galben, cu punctul „crucea” 
sau „înaintea acului”. Deasupra încrețului stă altița mărginită de fâșii lucrate în lănțișor cu fir alb sau galben. Altița, 
destul de lată, numără până la patru-cinci rânduri de motive, așezate orizontal și despărțite între ele prin aceleași 
fâșii înguste de fir metalic. Pe piept sunt distribuite două-patru rânduri de motive, care se pun lângă gura cămășii. 
Spatele se ornează simplu de o parte și de alta a umerilor. 

Atât femeile cât şi bărbaţii purtau bondiţe şi pieptare, purtate în toate anotimpurile, cusute cu găitane, din 
lână colorată, ornamente cu boboci şi râurele; meşterii cojocari erau foarte apreciaţi fiind piese de podoabă 
preţioase. Trăsăturile costumului popular din zona Bacăului se regăsesc în toate colţurile ţării, formând o unitate 
structurală. El este unitar, deoarece se găseşte un singur tip de costum femeiesc – cu catrinţă şi cel bărbătesc – cu 
iţari şi cămaşă cu fustă. Există şi două categorii de costume populare – de ,,purtat” şi ,,de cruţa”, de sărbătoare. 
Multe costume populare se păstrează cu sfinţenie din neam în neam, mai ales pe linie maternă. 

În concluzie, consider că ia românească este o piesă vestimentară sintetizează foarte mult din identitatea 
culturală românească, manifestată și în portul traditional. Este un bun artistic cultura, un element identitar puternic 
pentru România tradițională. 
Bibliografie: 
Ioan, Opriș, Ocrotirea patrimoniului cultural: tradiţii, destin, valoare, Ed. Meridiane, București, 1986; 
Comisia Națională pentru Salvgardarea Patrimoniului Cultural Imaterial, Patrimoniu cultural imaterial din România. 
Repertoriu I, CIMEC - Institutul de Memorie Culturală. 

 
 

Obiceiuri de Anul Nou 
Profesor învățământ preșcolar Timaru Mihaela 

Şcoala Gimnazială „Alexandru Piru” Mărgineni 
 
Transmise pe cale orală din generaţie în generaţie, într-o permanentă schimbare şi înnoire, atât ca funcţie 

cât şi ca mod de realizare artistică, obiceiurile tradiţionale legate de Anul Nou au ajuns până în zilele noastre ca 
nişte spectacole grandioase care concentrează, ca şi în trecut, atenţia întregii colectivităţi. 

În acest mirific colţ de ţară, Anul Nou este sărbătorit pe mai multe planuri, datinile şi obiceiurile specifice 
momentului derulându-se atât în intimitatea casei cât şi în spaţii deschise, în centrul satelor. 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

164 
 

Anul Nou este socotit a fi unul dintre cele mai favorabile momente pentru prognozarea vremii sau a 
recoltelor viitoare. În această perioadă se apreciau lunile ploioase sau perioadele de seceta pe baza unui aşa - numit 
calendar din foi de ceapă. La întocmirea acestuia se proceda astfel: în noaptea de ajun se tăiau părţi egale dintr-o 
ceapă, cojile astfel obţinute fiind botezate cu numele lunilor din an. Urma punerea sării pisate în cantităţi egale în 
fiecare coajă şi aşezarea acestora în rând, ca în succesiunea lunilor din an, pe masă sau pe vatra sobei. Aprecierea 
lunilor ploioase se făcea în dimineaţă de 1 ianuarie după cantitatea de apă acumulată în cupele foilor de ceapă.Tot în 
noaptea din ajunul Anului Nou se făcea şi calendarul din cărbuni pentru aprecierea rodului la culturile din anul 
viitor. Pentru această se alegeau cărbuni aprinşi, egali ca mărime, proveniţi din aceeaşi esenţă lemnoasă, câte unul 
pentru fiecare cultură ce urmă a fi semănată în anul care începea (grâu, porumb, sfeclă, mazăre, cartofi etc). 
Cărbunii, botezaţi cu numele plantelor, erau puşi pe marginea vetrei sau pe o tavă şi erau lăsaţi până a două zi (1 
ianuarie). Prognozarea culturii se baza pe principiul echivalenţei, cantitatea de cenuşă rezultată în urmă arderii 
complete şi a stingerii cărbunilor indicând rodul recoltei. În funcţie de această, se decidea care dintre culturi vor fi 
semănate în cantităţi mai mari în primăvară următoare. 

O notă distinctivă a acestei zone faţă de alte ţinuturi româneşti reprezintă momentul  de trecere dintre ani 
când soseşte vremea urăturilor şi jocurilor cu măşti. Băcăuanii, ca de altfel ca toţi românii, şi-au dorit din totdeauna 
holde bogate. Această dorinţă se întâlneşte în cunoscutul Pluguşor, datină prin excelenţă agrară, care este evidenţiată 
de recuzita plugusorului (plug, bici, clopote, buhăi), de elementele din scenariu (marcarea în mod simbolic a unei 
brazde) dar mai ales de textul literar, care nu este altceva decât o descriere hiperbolizată, cu ecouri mitice, a unei 
agriculturi ideale. Pluguşorul este pornit de către copii care, în preajma amiezei, în ziua de 31 decembrie, încep a 
umblă pe la case, rostind urături de bun augur şi primind în schimb daruri, unele cu caracter simbolic, colaci, fructe 
sau bani. 

Între jocurile cu măşti, un loc aparte îl ocupă jocurile caprei, şi ursului. 
Jocul caprei se integrează în mod armonios în cortegiul amplu al obiceiurilor legate de sărbătorile de peste 

an. În unele sate, jocul acestui animal apare sub formă unor cete de mai multe capre, iar în altele animalul este 
singur, însoţit doar de cioban, moş şi baba. 

Jocul ursului, o prezenţa la fel de agreată în obiceiurile de Anul Nou, se practică şi astăzi în majoritatea 
satelor.Pregătirea măştii-costum de urs pentru carnavalul de Anul Nou se bucură de o mare atenţie. În unele părţi, 
forma capului de urs se obţine întinzând o piele de viţel sau de miel peste o găleată metalică, în timp ce în alte sate 
pielea se întinde pe un suport metalic, în aşa fel încât redă fizionomia animalului. De la gât în jos, corpul celui care 
se maschează este acoperit cu o blană de oaie sau cu un cojoc lung, întors pe dos. 

Dacă moşii şi babele sunt o reflectare a cultului înaintaşilor, celelalte măşti de urâţi apar că reprezentări din 
alte timpuri istorice, văzute în diverse ipostaze.  

Colindatul este nu numai o datină ci, prin modul de organizare, a devenit o adevărată instituţie, cu legi şi 
reguli specifice. Copiii şi tinerii se întrunesc din timp, în grupuri de câte 6 persoane, pentru alcătuirea viitoarelor 
cete, selecţia făcându-se în funcţie de categoria socială, afinităţile personale, calităţile morale sau gradele de 
rudenie. 

Pregătirea mesei de ajun începea în primele ore ale dimineţii, când gospodinele coceau colacii. Familia se 
aşeză şi se ridică în acelaşi timp de la masă, în semn de deplină înţelegere şi unitate. Obiceiul mesei de Ajun, ce are 
înţelesuri profunde şi definitorii pentru lumea rurală tradiţională, formată din plugari şi păstori, se mai păstrează, 
izolat, în unele satele. Colindatul, însă, moment culminant al Crăciunului, s-a păstrat cu multă acurateţe în 
majoritatea comunităţilor. Datina este deschisă de către copii, care, în jurul prânzului, în grupuri mici, încep 
colindul, trecând, pe rând, pe la toate casele. În trecut, micii colindători, înainte de a pleca să vestească Naşterea lui 
Iisus, se strângeau în cete pentru a-şi cere iertare unii de la alţii. 

Odată cu lăsarea întunericului, satele sunt animate de colindele cetelor de flăcăi care străbat uliţele, de la un 
capăt la altul al satului, pe întreg parcursul nopţii. Tinerii se îmbrăca şi astăzi în costume de iarnă tradiţionale, cu 
sumane sau cojoace, şi au căciulile împodobite cu mirt şi muscate. Şeful cetei are căciula împodobită cu panglici 
multicolore, ca semn distinctiv. 

Până către mijlocul secolului al XX-lea, acompaniamentul colindătorilor se realiza doar cu fluierul şi ciurul 
pentru că mai târziu să se generalizeze acompaniamentul cu fanfara sau cu instrumente muzicale moderne. 

În unele localităţi, concomitent cu cetele de colindători se deplasează cetele de mascaţi – „babe şi moşnegi” 
– care prin joc, gesturi şi dialog transmit, în viziune proprie, principiul fertilităţii, ca un preambul al Anului Nou. 

 
 

Tradiții și obiceiuri de iarnă  
Profesor învățământ primar Toma Mimi-Lenuța 

Școala Gimnazială „Emil Brăescu” Măgura 
 

,,Fără obiceiurile și tradițiile noastre, fără portul și limba noastră, nu am putea să ne numim români.” 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

165 
 

Obiceiurile de iarnă sunt o componentă perenă a culturii noastre tradiționale. Ele sunt în viziunea celor care 
le privesc, manifestări folclorice, mari spectacole. Însă, dincolo de acestea, ele însumează înţelesuri profunde asupra 
relaţiilor omului cu mediul înconjurător, cu natura, cu semenii săi. 

Vechile datini românești ne ajută în fiecare an să simțim și să trăim atmosfera plină de căldură și veselie a 
sărbătorilor de iarnă.  

Repertoriul tradițional al obiceiurilor și tradițiilor românești cuprinde pe lângă colindele propriu-zise - 
cântece de stea, plugușorul, sorcova, jocuri cu măști (capra, ursul), teatrul popular, dansuri (căluții) - și o seamă de 
datini, practici, superstiții, ziceri, sfaturi cu originea în credințe și mituri străvechi sau creștine.  

De la Crăciun și până după Anul Nou, sărbătorile și obiceiurile se țin lanț. Colindatul deschide de obicei 
ciclul celor 12 zile ale Sărbătorilor de Anul Nou. Colindele creează o atmosferă plină de optimism în care se 
formulează dorințe ale oamenilor, uneori acestea atingând limitele fabulosului. Darul oferit de gazde colindătorilor 
(în forma tradițională a obiceiului) este colacul, el însuși semn de belșug și roade bogate. 

Colindele care sunt cântate de Anul Nou se adresează gospodăriei, familiei întregi. Au un conţinut laic, 
datează din cele mai vechi timpuri şi au o poezie cu totul originală şi deosebit de frumoasă. Nucleul central al 
acestor colinde îl ocupă omul şi muncile sale, astfel încât putem afirma faptul că autorii anonimi ai acestor colinde 
dezvoltă o temă alegorică. 

Începutul colindatului a fost lăsat în seama copiilor mici, de obicei de vârstă preşcolară. Inocenţa vârstei 
oferă condiţia prealabilă de puritate sacrală, garanţie sigură a eficienţei urărilor. Textul colindei e miniatural, redus 
la câteva versuri uşor memorabile, vestesc naşterea Domnului şi urează belşug casei colindate.  

Începând cu zorii zilei de 24 Decembrie, glasul micilor colindători răsună peste tot. Ei  merg din casă în 
casă şi strigă la ferestrele luminate: „Bună dimineaţa la Moş Ajun!/Ne daţi, ne dați, ori nu ne daţi?” şi dacă cei din 
casă le deschid uşa, colindătorii încep să cânte mai departe: „Am venit şi noi odată/La un an cu sănătate,/Domnul 
sfânt să ne ajute/La covrigi și la nuci multe/Şi la anul vom veni/Sănătoşi să vă găsim./Ne daţi, ne daţi, ori nu ne 
daţi?”. 

La finalul colindelor, colindătorii cer gazdei în versuri pline de haz, darurile cuvenite: mere, nuci, covrigi, 
colaci etc. Urarea este întotdeauna directă şi rămâne neschimbată indiferent de casa colindată. 

Colindătorii de Crăciun sunt la fel ca și îngerii - mesagerii lui Dumnezeu, iar colindele pe care le cântă, 
trebuie să fie la fel ca și colindele îngerești purtătoare de adevăr, de dragoste și de credință sfântă. 

Colindatul cu măști este o formă de colind regăsită și în zona noastră.  
Cortegiul cu mască animalieră reprezintă forma arhaică a omului primitiv în întâmpinarea Anului Nou. 

Animalul reprezentat prin mască este o fiinţă cu însuşiri sacre şi mai ales cu o eficienţă deosebită în promovarea 
vegetaţiei, a sănătăţii şi a bunei stări. 

Masca, substitutul divinităţii care se desfată în anturajul său divin (ceata feciorilor) moare violent, lovită cu 
ciomagul, împuşcată sau înecată, la încheierea colindului pentru a renaşte imediat, împreună cu timpul, la Noul An. 
Numele măştii este preluat, de obicei şi de ceata de colindători: Capra, Ursul. Ei săvârşesc gesturi prin care „răul” 
este evacuat simbolic din viaţa comunităţii rurale, instaurându-se o nouă ordine, un nou timp sacru în cel profan. 
Colindele devin astfel instrumente prin care însăşi sărbătoarea se înfăptuieşte.  

Ursul întruchipează jocul animalului menit să aducă noroc şi sănătate în acea casă. Cel ce îmbracă masca 
se sprijină pe un ciomag și imită paşii săltaţi ai animalului viu. Ursul e însoţit de un „ursar” care îl poartă şi îl 
îndeamnă la joc, precum şi de instrumentistul necesar, de obicei un fluieraş. Cortegiul e mărit de „puiul de urs” 
reprezentat printr-un copil, menit să sporească atracţia scenică prin numerosele dări peste cap şi alte pozne 
înveselitoare, apoi printr-o „ursăriţă” care angajează dialoguri hazlii cu partenerul masculin şi alte personaje de 
aceeaşi tonalitate comică: căldărar, arnăut, vânător, doctor etc.  

Actorul, individul care imită jocul ursarului, are libertatea de a face tot ceea ce îi trece prin cap pentru a 
stârni veselia spectatorilor, a localnicilor prezenţi la reprezentare. Jocul ursului imită pe cel al urşilor purtaţi de 
ursari, adăugându-se gemetele înfundate care tind să reproducă mormăiturile animalului. Strigăturile ursarului sunt 
simple îndemnuri la joc, de tipul: „Joacă bine, măi Martine/Că-ţi dau pâine cu măsline,Şi-o bucată de slănină/Să-ţi 
ţină o săptămână Joacă tot mereu aşa/Că mâine te-oi însura/Și cu banii căpătați/Ne-om face oameni bogațiNa, na, 
na, ursule, na/Na la tata zahara!/Ursul meu e mititel,/Dar vrea carne de viţel… ” 

Obiceiul de Anul Nou, denumit ,,Capra”, joc popular românesc constă în executarea unor figuri comice de 
către un personaj mascat cu cap de capră, ce bate ritmic din fălci în ritmul muzicii. 

Capra ocupă un loc central în tradiţia sărbătorilor de iarnă. Tehnica cu ajutorul căreia a fost înfăţişat jocul 
caprei rămâne în general acelaşi ca şi în cazul celorlalte jocuri mimice sau animaliere, tehnica construirii măştii şi 
executarea jocului nefiind schimbate. 

Masca de capră se constituie din cap, care este confecționat din lemn de mesteacăn cioplit în forma cea mai 
apropiată de reprezentarea naturală a animalului. Partea de jos a botului este mobilă, așa că trăgându-se sfoara cu 
care este prinsă ea lovește partea de sus a capului. Se fixează coarnele, de obicei cornițe simple făcute din lemn, 
capul fiind completat apoi cu urechi și ochi de mărgele. Coarnele sunt împodobite cu canafi de lână colorată și 
clopoței. Capul astfel construit se fixează într-un suport de lemn care are lungimea în funcție de înălțimea 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

166 
 

interpretului. Corpul caprei este format dintr-un lăicer, covor sau pânză fixat pe partea posterioară a capului caprei, 
lăsându-se loc liber pentru ca interpretul să poată privi. Împodobirea propriu - zisă a caprei nu cunoaște deosebiri, ea 
făcându-se în funcție de fantezia și personalitatea fiecărui interpret, cu fâșii de hârtie creponată de diferite culori. 
Dansul caprei este unicat, deoarece joacă și clămpănește plecându-și grumajii la dreapta și la stânga, face plecăciuni, 
sare într-o parte și în alta în ritmul muzicii și al recitalului. Versurile sunt pline de haz: „Ța-ța-ța pe deal în sus!/ Că 
de-acolo te-am adus,/Cu cercei și cu mărgele/C-așa-i place caprei mele./Capra mea-i din Măgura/Și-a venit cu 
sania./Capra mea-i de la Bacău,/Joacă bine cum vreau eu./Ța-ța-ța Zânuță capră,/Toată vara mi-ai fost 
stearpă./Nu știu, lapte n-ai avut,/Sau n-ai mai păscut de mult./Ța-ța-ța pe deal în sus,/Că de-acolo te-am adus./Te-
am adus cu satelitul,/Te-am crescut cu biscuitul./Te-am adus cu avionul/Te-am crescut cu biberonul./Hopuri, 
hopuri, hopurate, La mulți ani cu sănătate!” 

Pluguşorul reprezintă forma cea mai veche şi mai frumoasă a datinei româneşti din seara Anului Nou.  
Anul Nou este întâmpinat cu mult fast, cu multă bucurie. Pluguşorul reprezintă de fapt principala 

îndelenicire a poporului român. Caracterul agrar al obiceiului este marcat prin recuzită (plug, buhai, bice, tălăngi), 
gesturi (prima brazdă ca act magic, pocnetul bicelor) etc. În seara Anului Nou, băieţii pornesc din casă-n casă, recită 
colinda aratului, stând aproape de fereastra casei, însoţind-o cu sunetul unui clopoţel sau al unei talance. Refrenele 
caracteristice sunt: „mânaţi măi!”, „mânaţi flăcăi!”, sau „pocniţi din bice măi!”, iar ceilalţi membrii ai cetei plesnesc 
cu bicele, pentru a face zarvă cât mai mare.  

Urarea cuprinde următoarele versuri: „Aho, aho români plugari,/Cu iţari, opinci, sumani,/Cu căciula pe-o 
ureche, Pusă după moda veche./De când zorii s-au lăsat,/Noi cu plugul am plecat./Ia mai mânaţi, măi,/Şi sunaţi din 
zurgălăi,/Hăi, hăi!/În seara de Vasile Sfântul,/Mi-a luat căciula vântul,/Şi mi-a dus-o roată, roată,/Pân` la 
dumneavoastră-n poartă/Şi-am venit după căciulă,/Să vă trag şi-o urătură,/Câte pietre la fântână,/Atâtea oale cu 
smântână,/Câte paie pe casă,/Atâţia galbeni pe masă,/Mânaţi măi!/(....) De urat am mai ura/Dar ne temem c-om 
însera /La fereastra dumneavoastră,/Departe de casa noastră./Sara Sfântului Vasile/Să vă aducă numai bine/La 
mulţi ani cu sănătate,/Și mese îmbelșugate!/Să trăiţi, să înfloriţi,/La anul să ne primiţi,/Tot cu inima voioasă/Şi cu 
daruri multe-n casă,/Opriţi plugul măi flăcăi,/Şi uraţi cu toţii măi,/Hăiiii, hăiiii!/Ahooo! Ahoo!/Opriţi flăcăi!” 

Sorcova 
Ceata e alcătuită de obicei din doi sau trei copii, preşcolari sau până la 12 ani. Recuzita indispensabilă cetei 

este ramura denumită sorcovă împodobită cu lână colorată. Cu trecerea timpului, ea a fost înlocuită, cu o sorcovă 
artificială, alcătuită dintr-un beţigaş împodobit cu flori de hârtie colorată. Eficienţa urării era dublată de atingerea cu 
această nuia încărcată de virtuţi germinative, împrumutând prin această magie de contact puterea ei de înverzire, 
prosperitate şi vigoare deplină. 

Desfăşurarea colindatului cu sorcova se încadrează într-un scenariu extrem de simplu. Cel mai adesea 
copiii intră în casă şi ating pe rând persoanele existente, fie aruncând grâu sau orez în timp ce recită formula de 
urare: „Sorcova, vesela,/Să trăiţi, să-mbătrâniţi/Ca un măr, ca un păr,/Ca un fir de trandafir./Ca merii, ca perii,/În 
mijlocul verii;/Tare ca piatra/Iute ca săgeata,/Tare ca fierul,/Iute ca oţelul./Câte cuie sunt pe casă,/Atâţia galbeni 
pe masă./La anul şi la mulţi ani!” 

Aceste obiceiuri și tradiții trebuie să le cultivăm cu toții, de la cei mici și până la cei mai în vârstă, pentru a 
ne păstra identitatea culturală și ce este mai frumos. Avem o zestre bogată și valoroasă și ar fi nedemn să o lăsăm să 
se piardă.    

Suntem datori să facem din creația noastră populară o carte de vizită cu care să batem la porțile cunoașterii 
și cu care vom fi primiți și apreciați, fără îndoială, oriunde în lume.     
Bibliografie: 
Pamfilie, Tudor, 2007, Sărbătorile la români, Editura Saeculum, Bucureşti; 
Pop, Mihai, 1999, Obiceiuri tradiţionale româneşti, Editura Univers, Bucureşti. 
 

Tradiţie şi folclor 
Profesor învățământ primar Trandafir Florentina 

 Şcoala Gimnazială „Ioniță Sandu Sturdza” Săuceşti 
 
George Enescu spunea: „Folclorul nostru... nu numai că este sublim, dar te face să înţelegi totul. E mai 

savant decât toată muzica aşa-zis savantă. Şi asta într-un fel cu totul inconştient. E mai melodic decât orice melodie, 
dar asta fără să vrea. E duios, ironic, trist, vesel, şi grav.” 

Ce poate fi mai mândru că portul nostru popular pe care sunt adunate toate  trăsăturile ţării şi neamului 
românesc? Realizarea lor înseamnă pricepere, hărnicie, gust pentru frumos şi util, iar motivele ornamentale folosite 
nu reprezintă decât frumuseţea florilor multicolore de pe pajişti, bogăţia câmpiilor întinse pe care se unduiesc lanuri 
de grâu, îmbujorate cu macii roşii, asemenea obrazului românului obosit de muncă sau în zi de sărbătoare. 

Astăzi, când satul românesc este european, nostalgia după tradiţie şi obiceiurile de odinioară se simte tot 
mai mult. De aceea este de datoria noastră morală să conservăm aceste “resturi” de o valoare inestimabilă, de a 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

167 
 

transmite tinerei generaţii credinţa strămoşească, specificul nostru de viaţă, cultură, păstrată cu sfinţenie de moşii şi 
strămoşii noştri. 

Fără tradiţie nu există cultură: nici omul simplu, nici geniul nu pot crea nimic fără tradiţie. Omul fără 
tradiţie este ca pomul fără rădăcini. Numai pentru aceste motive copiii trebuie să-şi cunoască, să păstreze şi să 
transmită următoarelor generaţii obiceiurile şi tradiţiile locale şi naţionale. 

Promovarea valorilor strămoşeşti, a tradiţiilor şi obiceiurilor populare, dezvoltarea de abilităţi estetice, 
sociale, comunicative în rândul elevilor, precum şi implicarea acestora şi a cadrelor didactice în organizarea şi 
derularea de activităţi extracurriculare, constituie un obiectiv imperios necesar în aceste vremuri în care societatea 
contemporană este tot mai expusă diverselor influenţe externe şi, ca urmare, cultura populară tradiţională este tot 
mai expusă riscului degradării şi dispariţiei. 

Timpul şi evenimentele lumii moderne nu trebuie să determine uitarea tradiţiilor româneşti, care constituie 
valori inegalabile şi incontestabile ale poporului nostru. 

Folclorul trebuie cultivat în minţile şi inimile copiilor încă de la cea mai fragedă vârstă. Cunoaşterea 
obiceiurilor, a tradiţiilor populare şi etnografice locale are o importanţă deosebită în cadrul procesului complex şi 
îndelungat de formare a personalităţii copilului. 

Cunoaşterea de către copii a frumuseţii portului popular, a obiceiurilor, are ca finalitate sădirea în sufletele 
lor a mândriei că sunt români. Şcoala are menirea de a transmite copiilor informaţii despre folclorul zonei natale şi 
de a le stimula interesul, atât lor cât şi părinţilor lor, pentru arta populară, pentru obiceiurile şi tradiţiile populare 
româneşti şi, nu în ultimul rând, pentru cultivarea respectului faţă de comunitatea natală. 

Dispariţia obiceiurilor şi datinilor populare prin nepracticarea lor de către copii, elevi şi tineri, dispariţia 
formaţiilor de dansuri populare în şcoli, lipsa motivaţiei copiilor şi elevilor pentru purtarea portului popular, 
înlocuirea folclorului local cu” distracţia” de la club, au fost pierderi imense privind reprezentarea şcolii cu ceea ce 
este mai frumos şi mai emoţional: portul popular specific zonei folclorice, frumoasele tradiţii şi datini practicate la 
zi de sărbătoare şi inegalabilele dansuri şi melodii populare. 

Cadrele didactice sunt preocupate permanent de valorificarea elementelor de istorie şi geografie locală, 
tradiţie şi folclor în lecţii şi prin activităţi extraşcolare. Astfel, adunând materiale diverse au luat naştere diferite 
panouri pe holurile şcolii. Acestea reprezintă un amplu material didactic utilizat în studierea unor texte literare, 
elevii luând contact direct cu frumuseţea portului românesc, obiceiurile şi meşteşugurile ţinutului natal. 

În ceea ce priveşte activităţile extraşcolare pot spune că s-au derulat proiecte educaţionale, manifestări 
culturale artistice, concursuri care au scop redescoperirea, promovarea şi valorificarea elementelor de tradiţie locală 
şi folclor cum ar fi: 

- șezători literare; 
- obiceiuri, tradiţii şi credinţe; 
- Sărbătorile Pascale; 
- festivalul de cântece şi dansuri populare „Muguraş săuceştean”, Zilele comunei Săuceşti, etc. 
La fiecare generaţie de şcolari ne vom propune activităţi de cunoaştere a unui „strop” din ceea ce este 

actual, din ceea ce a creat omul cu iscusinţa şi căldura sufletului său şi a minţii sale, pentru ca fiecare copil să poată 
şti de unde se trage, cine este, cum trebuie să fie ca membru al colectivităţii sociale ţi cum poate contribui la 
păstrarea valorilor materiale şi spirituale ale ţării sale. 

Dorim să învăţăm elevii să aprecieze frumuseţea portului popular, a dansului şi cântecului, a meşteşugurilor 
tradiţionale atât de mult apreciate în ţară cât şi în afara ei. 

Tradiţiile, obiceiurile, portul şi folclorul sunt comori inestimabile ce definesc un popor făcându-l unic, 
statornic şi nemuritor în ciuda scurgerii timpului. 
Bibliografie: 
„Monografia comunei Săuceşti”, Tofan Vasile, 1975; 
„Comună Săuceşti la cei 550 de ani de atestare documentară” - monografie 2012. 

 
 

100 de ani de stat unitar 
Profesor învățământ primar Trofin-Radovici Lenuța 

Școala Gimnazială „Grigore Tabacaru” Hemeiuș 
 

Marea Unire din 1918 a fost procesul istoric în urma căruia toate provinciile istorice locuite de români s-au 
unit în anul 1918 în cuprinsul aceluiași stat național, România. Etape preliminare au fost Mica Unire din 1859 a 
Țării Moldovei cu Țara Românească și dobândirea independenței în urma războiului din 1877 - 1878, pe fondul 
renașterii naționale a românilor în parcursul secolului al XIX-lea. Pentru România, Marea Unire de la 1918 a 
însemnat o repoziționare în Europa, prin noua suprafață (locul 10) și prin numărul de locuitori (locul 8). O sporire 
considerabilă a cunoscut și capacitatea industriala (235%), economia, dar și resursele naturale. 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

168 
 

Marea Unire a fost recunoscută pe plan internațional prin tratatele semnate la Trianon (4 iunie 1920) și 
Saint-Germain-en-Laye (10 septembrie 1919). Marea Unire din 1 Decembrie 1918 a fost și rămâne pagina cea mai 
sublimă a istoriei românești. 

Pentru Romania, anul 2018, an al Centenarului Marii Uniri, are o semnificatie cu totul specială, 
evenimentul de la 1918 va rămâne una dintre cele mai memorabile pagini ale istoriei românești. O sută de ani mai 
târziu, suntem cu toții conectați la infăptuirea Marii Uniri, fie prin propria istorie a familiei, prin moștenirea 
comunităților locale, dar și datorită impactului sau pe termen lung asupra societății și asupra lumii în care trăim. La 
nivelul județului nostru s-au organizat numeroase evenimente dedicate Centenarului. 

Simpozionul „Centenarul Unirii Basarabiei cu România” organizat la Complexul Muzeal Iulian Antonescu, 
sâmbătă, 24 martie 2018, ora 11:00 este unul din evenimentele dedicate în acest an Centenarului Unirii Basarabiei 
cu România. Muzeul de Artă Contemporană „George Apostu” din Bacău a găzduit duminică, 26 noiembrie 2017, 
lansarea programului naţional „Centenarul Marii Uniri”. Prezent la eveniment, Corul „Laudamus” al Liceului 
Teologic „Episcop Melchisedec” din Roman a impresionat prin prestaţia sa şi a adus un omagiu înaintaşilor care au 
realizat Marea Unire şi celor care au ţinut vii idealurile naţionale. Totodată, în cadrul acestei manifestări, 
reprezentanţi ai instituţiilor centrale, oameni de cultură şi profesori băcăuani au evocat personalităţi, locuri şi 
momente care au marcat perioada războiului de întregire a ţării. Alocuţiunile au fost susţinute de Geo Popa, secretar 
de stat în cadrul Ministerului Culturii şi Identităţii Culturale, Alin Popa, Mihai Ceucă, Adrian Jicu şi Nicoleta Popa 
Blanariu. Programul „Centenar” a fost organizat de Centrul de Cultură „George Apostu”, Biblioteca Judeţeană 
„Costache Sturdza” şi Liceul Teologic „Episcop Melchisedec” Roman. 

Ziua Pământului – eveniment simbol al responsabilitatii civice în protecția mediului, 20 aprilie 2018 este 
ziua când voluntarii APM Bacau marcheaza Centenarul Marii Uniri și Ziua Pământului prin plantare de copaci. În 
spiritul acestor evenimente, APM Bacău prin voluntari, a participat în 20 aprilie 2018, la o acțiune de plantare de 
puieți de gorun în Parcul Gherăiești Bacău. Puietii, împreuna cu uneltele, au fost asigurate de catre Direcția Silvică 
Bacău. Acțiunea se înscrie în Programul Național pentru aniversarea Centenarului, propus de Ministerul Apelor și 
Pădurilor și care prevede o serie de plantări simbolice pe raza localităților în care există monumente închinate 
eroilor căzuți în primul război mondial. Pe o vreme parcă potrivită pentru viitorii copaci seculari, efortul comun al 
voluntarilor se alătură efortului tuturor celorlalți voluntari din întreaga țară, de a crea o viitoare „pădure centenară” 
care va asigura aerul și resursele nu pentru noi ci pentru generațiile viitoare.  

Casa Corpului Didactic „Grigore Tabacaru”, Bacău, a organizat, chiar în ziua de 27 martie 2018, conferința 
Centenarul Marii Uniri. Basarabia 1918 - 2018. Moderată de directorul instituției, prof. univ. dr. Gabriel Leahu, 
manifestarea a fost onorată cu intervenții de înaltă ținută științifică și profund spirit analitic. Conferința organizată 
de Casa Corpului Didactic „Grigore Tăbăcaru”, Bacău în colaborare cu Societatea de Științe Istorice – filiala Bacău, 
Inspectoratul Școlar Județean Bacău și Universitatea „Vasile Alecsandri”, Bacău, se înscrie în seria manifestărilor 
devenite deja obișnuință în urbea noastră intitulate „Conferințele Casei Corpului Didactic”. 

Grupul de Iniţiativă a Tinerilor Basarabeni din Bacău a celebrat  100 de ani de la Unirea Basarabiei cu 
România. În perioada 24 - 27 martie, la Bacău, s-a desfăşurat o festivitate dedicată împlinirii a 100 de ani de la 
Unirea Basarabiei cu România, întitulală „Festivalul Basarabia”. Acest eveniment, care s-a derulat în decursul a 
patru zile, sărbătoreşte aniversarea Centenarului Unirii Basarabiei cu patria mamă România. Programul festivalului 
include, pe lângă deschiderea oficială, oproiecţie de film (filmul basarabean Nunta Mută), expoziţie de poze 100 de 
ani de istorie, o conferinţă 100 de ani de la Unirea Basarabiei cu România, organizată împreuna cu Asociaţia 
Refugiaţilor din Basarabia, Bucovina de Nord şi Ţinutul Herţa, încununate cu un concert inedit al ansamblului 
folcloric Busuioc, care a avut loc în incinta Atenelului din oraşul Bacău. De asemenea, în cadrul acestui festival, 
organizatorii plănuiesc să desfăşoare cea mai mare horă a Unirii din oraşul Bacău, reprezentând unitatea românilor 
de pretutindeni. Cu ocazia acestui eveniment, în oraşul Bacău vor fi plantaţi 100 de pomi, care vor semnifica 
legătura puternică şi inseparabilă dintre Basarabia şi România. Acest festival este organizat în întregime de către 
Grupul de Iniţiativă a Tinerilor Basarabeni din Bacău (GITB) în parteneriat cu primăria oraşului Bacău, cu sprijinul 
Consiliului Judeţean, implicate fiind instituţii precum Universitatea „Vasile Alecsandri” din Bacău, Direcţia Silvică 
Bacău şi asociaţiile Capitală Tineretului din Bacău, Federaţia Tinerilor din Bacău şi Liga Studenţilor din Bacău. 
Alte propuneri de manifestări sunt: „Expoziție Marea Unire”, „Simpozion Marea Unire”, „Expoziție Centenarul 
Zborului Marii Uniri”, „Reeditare de carte Zborul Marii Unirii”, „Album Fotografic”, „Medalii”, „Diplome”, 
„Lansare de carte”, „Reeditarea Zborului Bacău – Blaj”, „23 noiembrie – Manifestare desfășurată la Monumentul 
Eroilor Aerului, din comuna Mărgineni – reprezentanți de la Blaj”, „Activități educaționale desfășurate la Muzeul 
de Istorie”, etc. Rolul organizării agendei de evenimente este de a maximiza impactul acestora astfel încât efectele 
lor să ajungă la un număr cât mai mare de cetățeni, instituții și în mod obligatoriu în toate școlile, liceele și colegiile 
din județ, datele și documentele istorice urmând astfel să fie cunoscute de către toți elevii, prin expoziții de 
fotografii și copii ale documentelor și prin intermediul orelor de istorie. 

Acest calendar va fi completat de către persoane fizice (cercetători, istorici, profesori, deținători de arhive 
personale, pasionați de istorie, etc.) și de alte instituții și autorități care doresc să contribuie la marcarea 
corespunzătoare a centenarului celui mai important moment din istoria modernă a României, Marea Unire din 1918. 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

169 
 

La inițiativa doamnei director, prof. Popescu Delia Nicoleta de a participa la proiectul intitulat „STEJARII 
UNIRII” au răspuns cu mult entuziasm elevii de la Școala Gimnazială „Grigore Tabacaru“, cadrele didactice și 
domnul primar al localității Hemeiuș, Constantin Sava.  

La nivel județean proiectul cu semnificaţii deosebite, iniţiat de Adrian Jicu, director al Bibliotecii Judeţene 
„Costache Sturdza” Bacău şi Mihai Ceucă, filatelist, cercetător împătimit al istoriei locale, a debutat în data de 27 
martie, la Colegiul Naţional „Ferdinand I”. Denumit sugestiv „100 de ani, 100 de şcoli, 100 de stejari, o singură 
ţară”, proiectul este sprijinit de Consiliul Judeţean, Primăria Bacău şi Direcţia Silvică, parteneri fiind Inspectoratul 
Şcolar, Asociaţia Patrimonium Bacoviensis, Protoieria Bacău şi Colegiul Naţional „Ferdinand I”.  

În atmosfera de mare sărbătoare, invitaţii au fost primiţi în mod tradițional cu pâine şi sare. Doamna 
director prof. Delia-Nicoleta Popescu a subliniat importanța actului istoric și a acestui proiect precum și a 
dezvoltării sentimentului patriotic în sufletul fiecărui român încă de la vârste fragede, iar domnul primar a menționat 
importanța alegerii acestui copac ca simbol al înfrățirii dintre om și natură respectând și conotațiile istorice legate de 
unire. Despre importanţa istorică a zilei de 27 martie, Unirea Basarabiei cu Bucovina a vorbit profesorul de istorie al 
școlii, domnul Mihailă Neculai și a prezentat o frumoasă poveste a stejarilor plantaţi cu ocazia Marii Uniri de la 1 
Decembrie 1918 în toată ţara, dar şi în judeţul Bacău, ca simbol al trăiniciei şi durabilităţii acelui act care a adus în 
graniţele fireşti toate provinciile româneşti. Elevi ai încă 99 de şcoli din judeţul Bacău vor planta câte un stejar, 
ducând mai departe mesajul încrederii în destinul neamului românesc.    

La nivelul unității activitatea a fost coordonată de bibliotecar - documentarist, Anita Karlsen și a fost 
realizată cu implicarea activă a tuturor cadrelor didactice. Entuziasmul se citea clar pe chipul fiecărui elev 
participant, ceea ce ne-a adus satisfacția de a transmite peste generații sentimentul unic de patriotism, pe chipul 
fiecăruia citindu-se mândria de a fi romani, urmași demni ai celor ce au înfăptuit Unirea. 

 

     

      

    

 
 

Tradiții și obiceiuri podurene - Șezătoarea 
Profesor învățământ primar Trofor Mihaela 

Școala Gimnazială „General Nicolae Șova” Poduri 
 
Șezătorile par rupte din poveștile bătrânilor. Nu sunt însă doar amintiri, ci obiceiuri reînviate după decenii 

întregi. Șezătorile sunt tradiții rurale pe care tinerii de acum nu au apucat să le cunoască, iar bătrânii satelor și le 
amintesc cu nostalgie. La Poduri, în costume populare, sunt personajele principale ale șezătorii. Îmbrăcați cu straie 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

170 
 

populare, cusute manual și scoase din lada de zestre, obiceiul întâlnilor în care oamenii povestesc, cântă, lucrează și 
petrec împreună câteva ore a fost readus la viaţă. Zeci de tineri și bătrâni depotrivă, îmbrăcați în a bunicilor straie  
așteaptă cu nerăbdare ziua șezătorii. Sunt fericiți cu toții, știu că îi așteaptă ore întregi în care vor putea povesti, vor 
spune glume, vor cânta și vor degusta din bunătățile pregătite acasă de femeile din sat. Prin șezători transmitem 
tradițiile, de fapt scopul acestor șezători exact ăsta este, de a transmite mai departe generațiilor faptul că tot ce e 
românesc nu piere. Bătrânii din sat le împărtășeșc celor mai tineri din experiența și din trecutul lor. Femeile aduc la 
șezătoare fuioare de lână și se mândresc cu obiectele străvechi, descoperite în pod, dar încă funcționale. Bucuria 
întâlnirii se manifestă și la cei mai mici participanți. Și după o zi întreagă de muncă, recompensa e pe măsură: 
bucate tradiționale, făcute acasă de gospodinele din sat. Lumea din care facem parte a fost întotdeauna plină de 
obiceiuri și tradiții inedite, prin care oamenii au încercat să dea însemnătate anumitor momente sau întâmplări din 
viața lor. În sufletul satului găsim tradiții unice, printre care și inedita șezătoare. Şezătorile, rareori numite şi clacă, 
se organizau în serile lungi de iarnă, cu excepţia zilelor de marţi şi vineri, când nu se torcea, a duminicilor și a 
zilelor de sărbătoare. Acestea au reprezentat întâlniri ale femeilor din sat pentru a toarce lâna, cânepa, inul, a struji 
pene, a curăța porumbul, a croșeta, a coase. Însă atmosfera șezătorilor nu se limita doar la munca în sine. În cadrul 
acestora, fetele erau integrate în colectivitatea femeilor, se cânta, se rosteau ghicitori sau zicale, se împrăștiau știrile, 
precum și jocuri colective. Șezătorile aveau atât rolul de a implica tineretul în activități tradiționale și a le transmite 
mai departe dar totodată de a favoriza întâlnirea acestora. Pe lângă poveștile despre viața satului, despre oamenii și 
întâmplările din localitate, femeile ajungeau până în punctul de a hotărâ cine cu cine se căsătorește sau care cupluri 
se vor despărți.  

Gazda șezătorii era aleasă din timp pentru a preîntâmpina anumite aspecte care ar determina participanții să 
se sfiască de la anumite aspecte ce țin de această tradiție. Camera trebuia să fie încăpătoare, iar musafirii erau serviți 
cu mâncăruri tradiționale (sarmale, plăcinte, gogoși, floricele de porumb sau dulceturi.) precum și vin sau țuică 
fiartă, fiind răsplătită de musafiri prin muncă.  

Șezătoarea – o frumoasă tradiție păstrată de-a lungul anilor cu sfințenie de bătrânii satului, azi a început să-
și piardă definiția pentru tineri. Din sursele actuale descoperim că în puține zone rurale acestea încă mai sunt 
practicate.  

„Tradiția adevărată e singura merinde sufletească” spunea Liviu Rebreanu. Lumea din care face parte 
țăranul român a fost întotdeauna plină de obiceiuri și tradiții inedite, prin care oamenii au încercat să dea 
însemnătate anumitor momente sau întâmplări din viața lor. Sărbătorile de iarnă, implicit nașterea Domnului, au 
reprezentat dintotdeauna o perioadă importantă pentru creștinii ortodocși, o perioadă de liniște, propice pentru 
insuflarea dragostei pentru tradițiii copiilor.  

„Veșnicia s-a născut la sat” afirma Lucian Blaga. Unul dintre obiceiurile străvechi în preajma sărbătorilor 
de iarnă era și unica şezătoareÎn cadrul desfășurării unei șezători descoperim urători specifice pentru fiecare moment 
al acesteia. Mai întâi musafirii cereau permisiunea gazdei pentru a desfășura șezătoarea:  

„Bună vreme, gazdă aleasă!  
Noi ne-am strâns cu mic, cu mare  
Şi-am venit la şezătoare.  
Bucuroşi de oaspeţi?”  
„Bucuroşi, bucuroşi!”  
Muzicanții buni cunoscători ai obiceiurilor locale își ocupau locurile prestabilite și interpretau melodii de 

joc. Atmosfera creștea în veselie și bună dispoziție. Toată lumea ieșea la joc, până își rupeau opincile.  
„Când aud de şezătoare  
Joc ţărâna sub picioare  
Când aud de zi de lucru  
Mi se-ngreunează trupul!  
Sau „Mărita-m-aş mărita,  
Cu suveica nu ştiu da,  
Pâinea n-o ştiu frământa,  
Dar de pită n-ar fi bai,  
Că nu ştiu face mălai.  
Nici de mălai n-ar fi hibă,  
Nu ştiu face mămăligă!  
La sfârșitul șezătorii pe lângă strigăturile specifice, participanții spuneau urători pentru gazde:  
„Foaie verde, bob năut,  
Timpul iute a trecut,  
Am jucat şi am cântat,  
Tare ne-am mai bucurat! ” 
 

 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

171 
 

Dansul popular românesc, manifestare a spiritului și identității naționale 
Profesor învățământ primar Ursu Elena 

Școala Gimnazială „George Călinescu” Onești 
 

„Dansul este cea mai elevată, cea mai emoționantă și cea mai frumoasă dintre arte”. 
(Havelok Ellis) 

Încă din cele mai vechi timpuri, oamenii au încercat să exprime, prin mişcări coordonate cu un ritm, 
sentimente dintre cele mai variate, de la tristeţe la veselie, dar şi mânie sau extaz. În esenţă, dansul a fost şi este tot 
ceea ce vrem noi să fie: mijloc de exprimare a tristeţii/fericirii, stil de viată, modalitate de cucerire, de venerare, de 
supunere. 

Cercetările asupra originii dansului susțin că, inițial, acesta a avut pregnante funcții rituale, sacre, pentru ca 
mult mai târziu să fie practicat cu scopuri profane, de petrecere. În prezennt jocurilr populare românești mai păstreză 
o seamă de semne și simboluri pentru a ne aminti despre rosturile lor cultice originare( a se vedea jocul cu măști din 
perioada sărbătorilor de iarnă). Dansul trebuie să fie natural, să vină de la sine, ca orice mijloc de exprimare pe care 
îl folosim în mod frecvent. Jocul și cântatul  este una din activitaţile cele mai agreate de copii. După ce copilul 
ajunge să îşi coordoneze mişcarile în ritmul unui joc cu cânt organizat, se poate trece la o formă puţin mai 
pretenţioasă şi anume aceea a dansului popular. 

Dansurile populare îi familiarizează pe copii cu un nou element al folclorului, contribuind şi prin acesta la 
dezvoltarea dragostei pentru arta poporului nostru , la dezvoltarea simţului ritmic, a capacitaţii de coordonare a 
mişcărilor, le educă gustul pentru frumos si armonie.  

Copiii trebuie să simtă şi să înţeleagă frumuseţea dansurilor populare româneşti, ajungând să le joace cât 
mai autentic, mai artistic. 

Dansurile populare duc la evidenţierea posibilitătilor creative ale copiilor şi a modalităţilor de exprimare 
prin diferite figuri de dans (dezvoltă capacitatea de manifestare a sentimentelor şi trăirilor personale). Ele duc la 
dezvoltarea dragostei pentru arta poporului nostru îi familiarizează pe copii cu unele elemente de folclor, 
contribuind astfel la dezvoltarea dragostei pentru frumos, pentru armonie, le cultivă răbdarea, stăpânirea de sine, 
perseverenţa, încrederea în sine, spiritul de echipă, memoria,precum şi capacitatea de a-şi coordona mişcările şi 
simţul ritmic. 

Ca învăţătoare am considerat că orice copil trebuie educat pentru a fi un continuator al valorilor culturii 
populare. Tradiţiile populare au constituit subiecte îndrăgite şi interesante pentru copii. Sentimentele lor au fost 
îndreptate spre arta populara, muzica şi dansul popular, arta aplicată în costumele populare şi amenajarea 
interiorului, obiecte decorative specifice zonei din care fac parte. 

Dansul popular, împreuna cu cântecul si cu strigăturile ce îl insoţesc, formează un tot armonios ce nu poate 
fi desparţit. Jocurile populare romanesti, prin frumuseţea costumelor si a melodiei, prin supleţea şi expresivitatea 
mişcărilor, prin voiciunea pe care o imprimă copiilor contribuie în mare masura la realizarea educaţiei estetice a 
copiilor. 

Copiii de azi, tinerii de mâine, care învată primele noțiuni legate de  dansul popular vor avea un mare 
avantaj: peste ani se vor integra cu uşurinţă în atmosfera petrecerilor oamenilor de vârste diferite. Insistăm pentru 
învăţarea dansului popular începând cu copiii şcolari, deoarece el constituie o comoară din tezaurul folclorului 
nostru românesc. 

Exemple de dansuri populare băcăuane: Bătuta delenilor (Deleni, Helegiu, Brătila, Drăgugești). Breaza 
(Urechești, Coțofănești, Cornățel), Brașoveanca (Oituz, Gura Văii), De doi (Ghimeș - Făget, Răchitiș), Hora, Sârba 
(în toate localitățile băcăuane), Trilișești (Balcani, Blăgești, Racova) 

Moldova nu este numai ținutul mănăstirilor seculare, al ctitoriilor domnești, a locurilor cu puternică 
rezonanță istorică, ea nu este numai meleagul licorilor aurii și rubinii de Cotnari, ea este și vatra unui luxuriant 
folclor coregrafic. Moldova noastră dragă este vatra unei viguroase creații de o rară frumusețe, de o inegalabilă 
profunzime și de o surprinzătoare varietate. 

Beneficiile dansului: 
 Le creează o condiție fizică excelentă! 

Dansul este una dintre cele mai distractive forme de activitate fizică pe care le poate face copilul. El 
folosește constant și echilibrat toate grupele de mușchi și ajută la tonifiere musculaturii și la o creștere și modelare 
armonioasă a corpului copilului. Unele forme de dans oferă și o grațiozitate în mișcarile copilului. În plus, în timpul 
dansului se formează și se stimulează  funcții importante implicate în dezvoltarea fizică a copilului: coordonarea, 
forța, echilibrul, flexibilitatea. 

 Ajută la concentrare! 
Copiii au probleme cu concentrarea, iar dansurile, prin antrenamente și repetiții îi ajută să asculte de 

instrucțiunile oferite și să realizeze mișcările pe rând si cu răbdare, îmbunătățindu- și concentrarea. 
 Este o forma de relaxare și distracție! 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

172 
 

Pe lângă beneficiile fizice și psihologice pe care le are dansul asupra copilului, nu este de neglijat nici 
factorul destindere și bunadispoziție. Copiii se distrează foarte mult alături de alți copii și se amuză foarte tare, iar 
relaxarea vine la pachet. Are rolul de a scădea nivelul de anxietate a copiilor, pentru că dansul este până la urma și 
un mod de descarcăre psihologică și de comunicare a trăirilor, prin limbaj nonverabal. 

 Îi ajuta să își dezvolte abilitățile sociale! 
Înscrierea copilului la o clasă de dans înseamnă din start integrarea lui într-o nouă comunitate. Copilul 

poate lega prietenii și învață cum să socializeze în grupuri. Interacțiunile cu ceilalți copii sunt esențiale în 
dezvoltarea socială a copilului. 

 Le dezvolta încrederea în forțele proprii și stima de sine! 
Dansul are un impact pozitiv din punct de vedere emoțional asupra copiilor. Ei invață să facă față expunerii 

publice și a interacțiunilor sociale și cu fiecare reușită sau progres își consolidează încrederea în sine. 
 Îi ajută să devină responsabili! 

Dansul înseamnă  implicare și spirit de competiție.. Ei învață să se adapteze în grupuri, sentimentul de 
apartenență la grup și să respecte regulile lui. Învață să asculte, să își ajute echipa la nevoie, să îi încurajeze  să 
devină responsabili. 

 Le îmbunătățeste memoria! 
Dansul în grupuri organizate prespune o rutină, pași de dans prestabiliți și multe alte reguli care pun la 

lucru memoria copilului. Cei mici trebuie ăa rețiăa un ansamblu de mișcări în realizarea unui dans, iar prin repetiții 
continue, memoria le este stimulată. 

Dansul popular românesc, atat de variat ca stil, tempo și ritm, este o manifestare plină de forță și vitalitate 
ce exprimă specificul, obiceiurile si tradițiile fiecarei regiuni în parte, reflectând trăirile, sufletul și istoria noastră ca 
popor. Bogăția mișcărilor din dansul popular izvorăște din miile de jocuri existente în stilul propriu fiecărei regiuni, 
orice joc aducând cu sine veselia, temperamentul și energia ce ne caracterizează. Jocurile populare românești ne 
oferă un bagaj artistic bogat și variat, care cuprinde atât dansuri simple și line, dar și dansuri vii, energice si 
îndraznete, având ca punct comun un pronunțat caracter social. 

Dansul popular românesc este o comoară cultivată din generație în generație, pe care avem datoria să o 
ocrotim și să o lăsăm moștenire copiilor noștri, ca mărturie a istoriei și a identității noastre naționale Faptul că 
dansul popular este atât de bine înrădăcinat în tradițiile noastre, ar trebui să ne bucure, deoarece în acest fel reușim 
să prezervăm tradițiile și obiceiurile noastre ca popor. Orice eveniment important din viața romanilor, prcum nunta, 
botezul, trecerea dintre ani și petrecerile cu prietenii, este marcat cu o horă, o sârbă, o învârtită sau o bătută. Toate 
aceste dansuri populare sunt sărbatoarea vieții și a spiritului nostru ca popor, exprimând bucuria, pofta de viață, 
veselia și vioiciunea noastră. 
Bibliografie: 
Petre, Vlase, Contribuții la cunoașterea și valorificarea jocurilor populare băcăuane, Editura Corgal Press, Bacău, 
2015; 
Ancuţa, L., Ancuţa, P., Jocuri de creativitate, Editura Excelsior, Timişoara, 1997; 
Cârstea, Gh., Teoria şi metodica educaţiei fizice şi sportului, Editura AH-DA, Bucureşti, 2000. 
 
 

Interacțiunea dintre tradiție, obicei, sărbătoare și ritual 
Profesor învățământ primar Vasiloiu Doinița 
Şcoala Gimnazială „Emil Braescu” Măgura 

 
Pentru început, mă voi referi la determinarea sferei şi conţinutului tradiţiei, la totalitatea mecanismelor ce 

contribuie la perceperea ei, la rolul şi locul acesteia în existenţa socială şi la mecanismele ce asigură transmiterea şi 
răspândirea ei. Concomitent, voi analiza legăturile funcţionale reciproce dintre părţile componente ale tradiţiei. În 
special, mă voi referi la stabilirea criteriilor ce ne vor oferi posibilitatea de a concepe deosebirile dintre obicei, 
ritual, sărbătoare şi tradiţie. 

În literatura de specialitate deosebirea dintre obicei şi tradiţie se reduce la faptul că aria tradiţiei este mai 
vastă decât cea a obiceiului, deoarece tradiţia include în sine şi obiceiul, apelul direct la conştiinţa omului, iar în 
tradiţie este exprimată în mod accentuat latura conceptuală. Se consideră că tradiţiile cultivă ideile, orientează 
activitatea oamenilor în conformitate cu necesităţile lor vitale din diferite domenii, iar obiceiurile reglementează în 
detaliu anumite acţiuni şi relaţii ce cuprind, în primul rând, sfera timpului liber, a traiului, modul de viaţă. Totodată, 
obiceiurile sunt cele mai vechi mijloace de păstrare şi de transmitere a experienţei sociale de la o generaţie la alta. 
Ele sunt nişte legi nescrise ale existenţei comunităţii umane care nu fundamentează şi nu justifică scopul 
comportării umane. De aceea, obiceiurile sunt respectate de oameni fără a fi puse la îndoială, chiar şi fără a fi 
deseori înţelese, transmiţând-se ca ceva firesc şi obligatoriu pentru membrii comunităţii în cauză. În opinia noastră, 
obiceiurile elaborează nu numai modul stereotipic al acţiunilor şi comportamentului oamenilor, ci au şi o anumită 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

173 
 

influenţă asupra calităţilor spirituale ale personalităţii. Spre deosebire de caracterul universal al tradiţiilor, domeniul 
obiceiurilor se limitează la unele grupuri de oameni şi la anumite sfere ale vieţii sociale. Ele îşi păstrează vitalitatea 
în sfera cotidiană a vieţii sociale, în morală şi în ritualurile civile, iar tradiţiile reprezintă normele generale care au o 
anumită bază conceptuală şi presupun o varietate în acţiunile oamenilor la soluţionarea unor probleme de ordin 
practic. Tradiţiile, spre deosebire de obiceiuri, indica direcţiile cruciale ale acţiunilor sociale şi ale concepţiei despre 
lume în toate sferele vieţii sociale. 

În acelaşi timp, tradiţiile şi obiceiurile epocilor anterioare reprezintă o expresie concentrată a experienţei 
umane şi din această cauză devin un material iniţial pentru constituirea noilor generaţii. În virtutea acestui fapt, ele 
se asimilează uşor, eliberând oamenii de necesitatea de a-şi croi de fiecare dată din nou drumul, de a cheltui pentru 
materializarea acestui scop timp, energie, forţe intelectuale şi spirituale.  

Trăsătura comună atât a tradiţiilor, cât şi a obiceiurilor constă şi în faptul că ele se sprijină pe forţa opiniei 
publice şi reprezintă un mijloc eficient de reglementare a activităţii vitale umane. În acelaşi timp,după structura lor, 
tradiţiile sunt mai mobile decât obiceiurile. Ele sunt în stare să se transforme mai repede şi să se îmbogăţească cu 
elemente noi, iar obiceiurilor le este caracteristic conservatismul, stabilitatea elementelor şi a părţilor constituente. 
În limitele unei anumite comunităţi umane, obiceiurile poartă un caracter lipsit de individualitate, reprezentând nişte 
stereotipuri ce au o influenţă psihologică asupra personalităţii. Obiceiurile, de cele mai dese ori, sunt percepute 
inconştient de noile generaţii în virtutea faptului că ele reglementează în mod strict acţiunile şi comportarea 
oamenilor, lăsând asupra conştiinţei umane o amprentă mai riguroasă decât tradiţiile. 

Consider că tradiţiile, fiind un sistem de anumite idei, legi nescrise, norme de comportament, o totalitate de 
concepţii ce s-au cristalizat în mod istoric, nu pot să se constituie într-o formă completă în mod spontan. De aceea, 
în structura tradiţiei pot fi delimitate trei straturi: Ideea (reprezentarea); obiceiul (o anumită normă a conduitei); 
ritualul (întruchiparea simbolică a obiceiului).  

De fapt, există tradiţii ce includ toate straturile menţionate şi tradiţii incomplete, cu două sau un singur 
strat. În aceste cazuri, ritualurile reprezintă nişte forme de manifestare a tradiţiilor ce corespund mai mult sau mai 
puţin conţinutului tradiţiilor. De multe ori tradiţiile includ în sine toate obiceiurile, dar nu şi toate ritualurile, fiindcă, 
o parte din ele sunt fixate în anumite procese verbale şi se reproduc în cazuri speciale. În aceasta ordine de idei, este 
necesar să luăm în consideraţie şi de faptul că ritualurile sunt legate de momentele cruciale din viaţa omului şi a 
grupului social sau a societăţii în general, momente ce se produc odată cu stabilirea, schimbarea sau întreruperea 
anumitor relaţii sociale (naşterea copilului, înregistrarea căsătoriei, înmormântarea etc). Deseori unii specialişti în 
domeniu atribuie tradiţiilor şi obiceiurilor anumite proprietăţi specifice ritualurilor. Bineînţeles, influenţa 
psihologică a ritualurilor asupra personalităţii este destul de mare, fiindcă provoacă, retrăiri emoţionale care reflectă 
atitudinea subiectivă a personalităţii faţă de noile relaţii sociale şi personale, însă aceste trăsături sunt proprii 
ritualurilor şi nu obiceiurilor sau tradiţiilor.  

O altă deosebire substanţială dintre tradiţii, obiceiuri şi ritualuri consta în faptul, că tradiţiile şi obiceiurile 
funcţionează permanent, pe când ritualurile se repetă în mod ocazional.  

Referindu-ne la noţiunea sărbătoare, putem menţiona că în conţinutul ei pot fi evidenţiate o serie de 
elemente: ideea, evenimentul, aspectul moral, memoria socială, dispoziţia etc. Sărbătoarea este un element al 
culturii şi creaţiei populare, cel mai democratic mod de autoexprimare a oamenilor. Ea este în stare să satisfacă 
diverse necesitaţi ale personalităţii. Prin sărbători se marchează în mod solemn anumite evenimente, date istorice 
din viaţa poporului. Sărbătoarea are destinaţia de a păstra şi reproduce, de a dezvolta cele mai preţioase valori ale 
activităţii umane. Sărbătoarea este cel mai eficient şi cel mai răspândit mod de funcţionare a tradiţiilor. Fără 
sărbătoare tradiţia poate să moară şi poate să renaşte numai şi numai prin sărbători. Tradiţiile sunt destul de 
rezistente la vitregiile sorţii, dar ele pot deveni neputincioase în spaţiu şi timp. Dacă nimicim sărbătoarea, cu timpul 
nimicim şi tradiţia. 

Făcând o totalizare a celor afirmate anterior cu privire la distincţiile dintre noţiunile tradiţie, obicei, ritual, 
sărbătoare, putem conchide că tradiţia funcţionează în societate permanent prin intermediul reproducerii anumitor 
norme ale activităţii şi comportamentului uman, însă aceste norme, la rândul lor, nu sunt identice tradiţiei. În acelaşi 
timp, am menţionat că categoria tradiţie, în comparaţie cu noţiunile obicei, ritual, sărbătoare, poartă un caracter mai 
universal şi poate fi valabilă pentru cazurile când nu pot fi utilizate toate celelalte noţiuni. 

În concluzie, putem vorbi de o tratare amplă a tradiției, din care fac parte mai multe fenomene sociale: 
obiceiurile, ritualurile, sărbătorile, ceremoniile, prin intermediul cărora tradiţiile funcţionează în diverse sfere ale 
vieţii sociale. 
Bibliografie: 
Capcelea, V., Etica: manual pentru instit. de învăţ. superior. Chişinău: Ed. ARC, 2003; 
Capcelea, V., Tradiţiile naţionale – mecanism de translare a culturii tehnice. În: Cultura tehnică – component 
important al culturii generale. Conferinţa Ştiinţifică Republicană consacrată jubileului de 50 de ani ai Facultăţii 
Tehnică, Fizică şi Matematică. Bălţi, 1997. 

 
 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

174 
 

Istoria dintr-un muzeu băcăuan – Complexul Muzeal „Iulian Antonescu” Bacău 
Profesor învățământ primar Vătămănescu Margareta 

Colegiul Național „Ferdinand I” Bacău 
 
Primul muzeul de ştiinţele naturii din Bacău a fost înfiinţat în 1961, iniţial ca secţie a Muzeului Judeţean 

Bacău, iar după 1990 devine muzeu judeţean. La începutul anilor 1990, a apărut ideea construirii în Bacău, a două 
clădiri special pentru a fi muzee. Una dintre acestea este clădirea sediului administrativ al Complexului Muzeal de 
Ştiinţele Naturii “Ion Borcea”, clădire devenită utilizabilă în toamna anului 2003, an în care s-a dat în primire corpul 
A. Ulterior s-au finalizat celelalte două corpuri de clădire B şi C. Din vara anului 2007, la al doilea nivel al spaţiului 
expoziţional s-a amenajat o sală pentru expoziţii temporare. Există aici şi o seră a cărei arhitectură este helicoidală, 
seră deschisă publicului. Colecţia cuprinde circa 195500 de piese din domeniile: ornitologie, geobotanică, 
paleontologie, geologie, herpetologie, entomologie, acvariu. Complexul muzeal are în componenţă următoarele 
secţii: Muzeul de Ştiinţele Naturii, Vivariul Bacău, Observatorul Astronomic „Victor Anestin” şi Casa Memorială 
„Ion Borcea”, situată în comuna Racova, judeţul Bacău. 

Pentru cei care îi trec pragul, Complexul Muzeal „Iulian Antonescu”, cel care este situat pe strada 9 Mai la 
nr. 7 din municipiul Bacău (denumire „moștenită” de la „băcăuca”, sau „ba – căuc” – „ba – năuc”, ca refuz al 
acceptării perioadei de sfârșit al timpului și începutul celui nou (locul Nodului lui Isis), timp al bulversărilor, al 
beției lui Dionysos, al venirii zeilor-mascaților) are surprizele sale. În primul rând acest muzeu beneficiază de o 
clădire nou construită, inaugarată în anul 1996. 

Clădirea muzeului este structurată pe patru nivele. Primul nivel situat la parter găzduiește o expoziție de 
aparatură foto veche intitulată „Tehnica fotografică de-a lungul timpului”, acceasta aparținând Colecției Marandici. 
Cel de al doilea și al treilea nivel este reprezentat de secția de istorie-arheologie, iar ultimul nivel este dedicat secției 
de etnografie. În continuare voi prezenta secția de istorie-arheologie care este structurată în 3 secțiuni mai 
importante și anume: epoca neolitică, reprezentată prin cultura Precucuteni și Cucuteni, epoca antică reprezentată 
prin obiecte descoperite în cetățile, așezările și necropolele dacice din județ, iar ultima, epoca medievală reprentată 
în acest muzeu de un număr foarte mare de tezaure monetare, în special tezaure cu monede turcești. Revenind în 
timp, perioada neolitică este forte bine reprezentată de ceramica Culturii Cucuteni și Precucuteni, frumos 
ornamentată și pictată cu alb și roșu. 

Statuetele antropomorfe feminine (unele incizate, altele pictate) sunt nelipsite în cadrul acestei culturi, de 
ele fiind strâns legate Cultul Zeiței Mamă, cea care de multe ori tronează pe „scaunul de domnie”. Printre artefactele 
ce intrigă și își caută semnificația și semnificantul se află și altarul antropomorf descoperit la Trebeș. Chipul uman 
poate reprezenta zeul care susține lumea (zeul care doarme; cel crezut mort). Materialul litic este reprezentat prin 
topoare perforate și neperforate, dălți, așchii de silex (răzuitoare, etc.), vârfuri de săgeată și lance, etc. Despre casele 
oamenilor neolitici (reconstituire aexistentă și în muzeu, în spașiul expozițional) putem aminti aici procedeul de 
construcție. Deobicei aceasta este de formă rectangulară, cu una sau două camere, în cazuri mai deosebite și cu etaj. 
Casele erau ridicate pe pari înfipți în pământ, aceștia având o împletitură de nuiele pe care se lipea lutuiala. Nu de 
puține ori pe chirpicii caselor s-au descoperit urme de pictură identică cu cea de pe vase. Podeaua era realizată din 
straturi de pietriș peste care se adăuga lutuială sau chiar butuci întregi de lemn. În epoca bronzului s-au practicat atât 
mormintele de înhumație, cât și cele de incinerație. În muzeu se află reprezentat un mormânt în care persoana a fost 
așezată în poziția „chircit”, ca o tradiție a vremurilor de mult apuse. Inventarul funerar al unor asemenea morminte 
este compus în special din podoabe de bronz, precum brățări, cercei, ace de păr etc. 

O mare parte a obiectelor din epoca de înflorire a dacilor au fost descoperite în marile așezări de tip 
„dava” de pe malurile Siretului, respectiv Zargidava și Tamasidava, așezări care au fost menționate și de Ptolemeu 
în ale sale istorii. Remarcăm aici ceramica dacică lucrată foarte frumos cu roata. Obiectele de bronz descoperite în 
marile așezări dacice și-au găsit și ele locul în vitrinele acestui muzeu. Astfel putem admira fibule de bronz și de 
argint, brățări, piese de harnașament, vase de ritual, etc. Poate o caracteristică a acestui muzeu este cea legată de 
numărul mare de tezaure monetare expuse, tezaure aparținând epocii antice, cât și epocii medievale. Dintre acestea 
putem menționa Tezaurul de la Măgura, care este compus din sute de monede romane imperiale, multe dintre ele 
păstrate în stare foarte bună. 

Spațiul expozițional al Complexului Muzeal „Iulian Antonescu”, cel care este situat pe strada 9 Mai la nr. 
7 din municipiul Bacău, care se întinde pe toate cele trei etaje, în vitrine bine organizate și valorizate, va satisface 
gusturile turiștilor și al iubitorilor de istorie. 
 
 

Jocul ursului, obicei strǎvechi 
educatoare Vespan Alexandra-Maria  

Grădiniţa Roza Venerini Bacău               
 
 Numărul locuitorilor din comuna Dofteana este de peste 12000, dintre aceştia un număr considerabil 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

175 
 

reprezintă pe cei plecaţi la muncă în Italia sau Spania, dar totdeauna de sărbătorile Crăciunului se întorc „acasă’’. 
Aici, ,,acasă” de Crăciun şi Anul Nou sunt cele mai frumoase obiceiuri de pe Pământ. De la copil la om în vârstă, se 
ştiu, se păstrează, se practică, iar învăţătorii le transmit din generaţie în generaţie, le scot în evidenţă farmecul şi 
importanţa lor, şi-i determină pe copii să nu le uite şi să le ducă mai departe. De Crăciun se practică: ,,Colindul’’,  
,,Jianul”, Steaua”. De Anul Nou se practică: Jocul caprei, Jocul ursului, Jocul mascaţilor, Uratul. Fiecare obicei are 
farmecul şi frumuseţea sa, dar din toate, „JOCUL URSULUI” se bucură de cea mai largă răspândire, fauna locurilor  
explicând  amploarea  acestuia. Se ştie că ursul trăieşte în zona de munte, zona noastră se bucură din belşug de 
prezenţa acestuia. În trecut ursul cobora până aproape de gospodăriile localnicilor producând pagube, lucrul acesta 
reieşind din strigăturile specifice jocului.  

Jocul ursului reprezintă piesa de bază a fondului cinegetic, o mândrie pe plan local, iar locuitorii au dat 
libertate imaginaţiei şi au creat această tradiţie înfrumuseţând-o permanent. Acest joc presupune existenţa unui grup 
mare de persoane alcătuind ,,ceata” condusă de un căpitan. Ceata este conmpusă din urşi, ursari, irozi, mascaţi şi 
toboşari. Toboşarii încep repetiţiile de la Sfântul Andrei, au tobele legate de trunchi cu cingători numite bete la care 
bat cu două ciocănele diferite ritmuri. Ei au o mare importanţă deoarece dau tonul jocului. Sunt îmbrăcaţi în bluze 
roşii, au pe cap o şapcă specială prevăzută de jur împrejur cu oglinzi şi mărgele, obrajii sunt vopsiţi cu roşu, 
pantalonii sunt negri, iar pe partea laterală de sus în jos au pamblici tricolore. 

Ursarii sunt persoane care conduc urşii impunând acestora mişcările ce trebuie să le facă prin comenzile 
care le dau. Sunt îmbrăcaţi cu cămăşi albe având  la mijloc brâie late numite cingători, pe cap pălării negre 
prevăzute de jur îmrejur cu pene, iar în mâini au ciomege sau cearlăie la capătul cărora  pornesc lanţuri ce se prind 
de capul fiecărui urs. Se spune că ursul execută mişcările impuse de ursari numai dacă acesta este legat cu lanţul de 
cearlăul ursarului. 

Urşii sunt persoane îmbrăcate în piei de urs ,la cap au doi canafi mari din lână roşie. 
Irozii, îmbrăcaţi în haine femeieşti (cămăşi albe, cingători sau bete aşezate în diagonală pe piept şi spate, 

catrinţe roşii prevăzute cu batiste cusute şi  coifuri pe cap din hârtie de diferite culori, fluiere şi săbii în mâini).  
Jocul lor oferă un spectacol inegalabil de lumină şi culoare ce se desfăşoară în sunetul ţicnalelor care dialoghează pe 
două tonuri diferite pe fondul răpăitului de tobe.Tinerii se duelează în mod simbolic. 

Mascaţii au măşti confecţionate ce reprezintă chipuri ale oamenilor în diferite etape ale vieţii, dar mai cu 
seamă bătrâneţea. În multe cazuri personajele nu se desprind încă de măştile care le poartă şi le acoperă faţa. Ele 
sunt confecţionate în aşa fel încât stârnesc hazul, iar persoanele care le poartă răspândesc voia bună. 

În ajunul Anului Nou în centrul comunei are loc un spectacol de o frumuseţe rară. Aici se întâlnesc cetele 
de urşi din cele şapte sate ale comunei având loc o întrecere în felul în care joacă şi sunt alcătuite şi costumate. 
Toată suflarea satelor se adună la acest spectacol care îţi umple inima de bucurie şi mândrie că eşti locuitor al 
acestei zone. Toate privirile sunt îndreptate spre scena unde urcă  fiecare ceată in următoarea ordine:urşii, ursarii, 
toboşarii, irozii, mascaţii. Aici suntem prezenţi şi noi cadrele didactice deoarece noi prezentăm cu elevii cu o 
săptămână înainte în cadrul Festivalului de datini şi obiceiuri aceste obiceiuri unde obţinem premii după cum ni se 
cuvin. 

Sunt sigură că obiceiurile comunei Dofteana nu vor muri niciodată, ele vor exista atâta timp cât nemul 
românesc va exista pe acest pamânt ,pentru că aproape toate cadrele didactice sunt localnice, sunt mari iubitori ai 
acestor locuri şi a păstra tradiţiile înseamnă a ne iubi ţara, neamul şi graiul dulce românesc. Trebuie să găsim calea 
de a redefini cuvăntul ,,patriotism” într-o formă în care mai ales elevii să înţeleagă că a fi patriot însemnă dragoste 
pentru seamănul tău. Tradiţia trebuie să existe în construcţia unui om, ea nu trebuie să moară. Ea ne ajută să ne 
autodefinim, numai cunoscănd-o, ştim cine suntem, de unde venim, ce e cu noi, ne cunoaştem adavărata valoare. 
Bibliografie: http://www.dofteana.ro/, accesat la data de 15.10.2018. 

 
 

Prin cusături populare, copiii vor învăța despre tradițiile noastre 
Învățătoare Vîrlan Ileana 

Şcoala Gimnazială „Miron Costin” Bacău 
 

Folclorul este pentru cultura băcăuană depozitarul a tot ceea ce înseamnă tradiţie, obicei şi artă, izvorâte 
din rădacinile istoriei, cu specificul acestor meleaguri. 

Educaţia unei genereţii începe in familie, de la o vârstă fragedă  şi continuă până la maturitate, în societatea 
în care adultul s-a integrat. Dar de la familie până la societate copilul, tânărul trece prin acea instituţie, care se 
numeste „şcoală”. Aici se asimilează în mod creator tot ceea ce este valoros în cadrul moştenirii culturale. 

Tradițiile populare constituie subiecte îndrăgite și interesante pentru copii. Pentru cunoașterea  și păstrarea 
tradițiilor și obiceiurilor populare, învățătorul trebuie mai întâi să-și perfecționeze cunoștințele în domeniul 
folclorului, și apoi, să caute cele mai variate și adecvatemetode și procedee de transmitere a acestora, copiilor. 

Cunoașterea artei populare se poate realiza prin activități desfășurate la orele de artă vizuală, activități 
practice și diverse activități extrașcolare. Activitățile sunt orientate spre lucrul independent, individual și pe grupuri, 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

176 
 

încurajând inițiativa, stimulând creativitatea și educând gustul pentru frumos. Doresc, ca în cadrul acestor ore, să se 
folsească adevăratele comori ce stau ascunse în lăzile de zestre ale bunicilor noastre. Acolo, printre fire de busuioc 
și levănțică, putem găsi batiste, fețe de pernă, șervete, piese ale costumului popular (cămăși, poale, catrințe, 
marame) frumos împodobite și păstrate cu sfințenie peste ani și ani. 

Aceste obiecte au fost  împodobite de bunicile și străbunicile noastre care, neștiind a scrie ori a citi, au 
scris totuși pe pânză cu acul, drept condei, și cu firul de lână ori bumbăcel, drept cerneală, minunate opere de aleasă 
și neîntrecută artă românească. Pot spune că secretul cusăturilor noastre populare este respectarea tradiției și 
naivitatea inspirației din natura înconjurătoare, unde găsim nespus de multe modele pentru flori, pomi cu crengile 
răsfirate, frunze verzi, frunze de toamnă, vița-de-vie cu boabe și cârcei, fructe de pădure, etc. 

În cadrul acestor activități practice, pe lângă faptul că vin în contact cu bogăția de forme și culori ale 
modelelor, elevii sunt puși în situația de a le reproduce; analizează după posibilitățile lor frumosul și-și formează în 
același timp și o serie de priceperi și deprinderi artistice. Astfel, i-am învățat pe elevii mei tehnica de lucru , prin 
executarea de modele simple, cusute în punct românesc (cruciulița), element de bază în executarea lucrărilor. 
Evident că nu s-au realizat piese din costumul popular, dar un anumit element, un model simplu de pe acesta , le-au 
putut reda pe un șervețel, pe o batistă. 

Fantezia și interesul copiilor îi ajută să combine modele pentru obținerea unor produse deosebite. Din 
multitudinea de motive inspirate din natură, copiii le-au ales pe cele mărunte, cum ar fi: punctul de rămurică, 
punctul de margaretă, punctul de lănțișor simplu, realizând semne de carte, bentițe, seturi de șervețele. 

Cu elevii mai mari se pot confecționa costume populare pentru păpuși și mai târziu, poate chiar unele 
adevărate pentru ei. Știm că un costum popular este un document viu, ce transmite generațiilor mesajul unei creații 
artistice autentice. Tot în acest context, atunci când am organizat serbări cu diferite ocazii, le-am cerut copiilor să 
îmbrace costumul popular. Le-am explicat că frumusețea acestuia vine tocmai din unicitatea și autenticitatea sa și i-
am învățat mereu, să-l poarte cu mândrie. 

Am convingerea că aceste semințe sădite la o vârstă fragedă în sufletele elevilor, vor încolți mai târziu și se 
vor oglindi în atitudinile oamenilor de mâine față de tot acest tezaur, pe care l-am moștenit de la străbuni. 

 
 

Tradiţii şi obiceiuri strămoşeşti - Jocul Caprei 
Profesor învățământ primar Vrânceanu Roxana-Alina 

Şcoala Gimnazială Sascut  
 

Jocul caprei este un obicei străvechi , păstrat cu sfinţenie, devenind exponent peste veacuri al spiritualităţii 
populare şi care face parte din cele mai frumoase tradiţii şi anume tradiţiile româneşti de iarnă. El este păstrat şi în 
zilele noastre în majoritatea zonelor ţării dar cunoaşte cea mai spectaculoasă şi complexă formă în satele din 
Moldova. 

Este un obicei ce ţine, de regula, de la Crăciun până la Anul Nou. Ca şi desfăşurare el cunoaşte diferite 
particularităţi de la o zonă la alta, în Moldova jucându- se în ceată care este formată din cel puţin zece persoane ce 
au diferite roluri: capra, ciobanul, cumpărătorul, doctorul, vânătorul, fluierarul, alaiul (format din oameni îmbrăcaţi 
obişnuit ce merg după capră). Obiceiul este definit de costumul de ,,Capră” dar şi de alte obiecte de recuzită. 

Umblatul cu capra este un obicei ancestral, păstrat până astăzi sub o multitudine de variante şi face parte 
din categoria obiceiurilor cu un pronunţat caracter laic. Capra era socotită de romani ca animalul care vesteste daca 
vremea va fi bună sau rea. În cadrul sărbătorilor agrare jocul a fost un ritual menit să aducă rodnicie anului care 
urmează, spor şi sănătate la animale în turmele ciobanilor, roade bogate recoltelor. În zilele noastre umblatul cu 
,,Capra” a rămas o manifestare tradiţională artistică, prilej de a înveseli gospodarii satului şi pentru urări bune cu 
prilejul Anului Nou. 

Colindătorii umblă din casă în casă şi strigă: ,,Primiţi cu capra?”. După ce gazda îi primeşte, jocul se 
desfăşoară sub formă de scenetă şi reprezintă actul târguielii dintre cioban şi cumpărător. Atmosfera este una veselă, 
buna dispoziţie fiind creată de jocul în sine, de costumaţia colindătorilor, dar şi de mişcările lor. Jocul are ca 
protagonist un flacău care ştie să joace şi să imite salturile animalului fiind îmbrăcat într-o ţinută specifică alcătuită 
din: o pânză groasă ţesută pe care sunt prinse fâşii de hârtie de toate culorile sau doar albe ce imită blana caprei, 
capul  care este sculptat din lemn, având maxilarul inferior mobil pentru a fi tras cu o sfoară şi pentru a clămpăni în 
timpul dansului, are două coarne mari impodobite cu oglinzi, mărgele, flori, canafi, beteală etc. în funcţie de 
creativitatea celui ce a lucrat la ea. Celelalte personaje sunt îmbrăcate adecvat rolurilor pe care le joacă. Jocul se 
desfăşoară pe un fundal muzical, interpretată de un fluieraş, iar ciobanul rosteşte strigături pline de haz. În timpul 
jocului sunt surprinse etape succesive: capra simulează urcarea într- un copac, apoi se îmbolnăveşte şi moare, 
ciobanul intrând în panica poartă un dialog cu animalul. În cele din urmă capra reînvie spre bucuria tuturor, 
ghiduşiile animalului reluându-şi cursul. După ce îşi termină prestaţia, grupul porneşte spre altă casă, dar nu înainte 
de a fi răsplătit de gazdă cu bani, cozonac, mere, covrigi, ţuică fiartă sau vin fiert. 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

177 
 

Acest obicei minunat şi- a pierdut pe parscursul timpului încărcătura sa mitică, având în zilele noastre doar 
aspect de divertisment în spectacole dar şi la casele oamenilor. Un astfel de spectacol autentic trezeşte în asistenţă 
fiori de spaimă dar acum este mult atenuat de la forma sa iniţială. În forma citadină actuală, spectacolul se remarcă 
prin originalitatea costumului şi a coregrafiei. 

Cercetătorii presupun că dansul caprei, precum şi alte manifestări întâlnite în tradiţiile româneşti la vremea 
Crăciunului provin din ceremoniile sacre arhaice închinate morţii şi renaşterii divinităţii. 

Textele cunosc diferite variante în funcţie de zona ţării unde este jucată capra. Una dintre variantele cântate 
şi jucate în judeţul Bacău este:  
Bibliografie: 
Horia Barbu Oprisan, Teatrul popular românesc, Bucureşti, Ed. Meridian, 1987; 
Dorinel Ichim, Zona etnografică Bacău, Ed. Sport - Turism, 1987; 
www.mamicamea.ro. 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

178 
 

Secțiunea 3 
„Arta plastică și arta fotografică băcăuană” 

 
 

Tristan Tzara - inițiatorul dadaismului 
Profesor învățământ primar Andrei Narcisa-Magelona 

Școala Gimnazială ,,Mihai Drăgan” Bacău 
 

Tristan Tzara (n. 16 aprilie 1896, Moinești - d. 25 decembrie 1963, Paris) este pseudonimul lui Samuel 
Rosenstock, poet și eseist român evreu, născut în localitatea Moinești din România și stabilit mai târziu în Franța, 
cofondator al mișcării culturale dadaiste, care a condus la o revoluție majoră în artele plastice și literatură.  

S. Samyro, o anagramă parțială de la Samy Rosenstock, a fost folosită de Tzara de la debutul său și la 
începutul anilor 1910. Un număr de scrieri nedatate, pe care probabil le-a scris în 1913, poartă semnătura Tristan 
Ruia și, în vara lui 1915, își semnează piesele cu numele Tristan.  

În anii 1960, colaboratorul lui Rosenstock și mai târziu rivalul Ion Vinea a susținut că el a fost responsabil 
pentru inventarea părții Tzara din pseudonimului său, în 1915 Vinea a mai spus că Tzara a vrut să păstreze pe 
Tristan ca primul său nume adoptat și că această alegere a atras mai târziu calamburul Triste Âne Tzara (în franceză 
“Tristul Măgar Tzara”).Această versiune a evenimentelor este incertă, deoarece manuscrisele arată că scriitorul ar fi 
folosit deja numele complet, precum și variațiile Tristan Țara și Tr. Tzara, în 1913-1914 (deși există posibilitatea ca 
el să fi semnat textele sale mult timp după ce le-a scris pe hârtie).  

În 1972, istoricul de artă, Serge Fauchereau, pe baza informațiilor primite de la Colomba, soția poetului 
avangardist Ilarie Voronca, a povestit că Tzara însuși explicase că pseudonimul său era un joc de cuvinte în română, 
trist în țară; Colomba Voronca a respins zvonurile potrivit cărora Tzara selectase Tristan ca un omagiu adus 
poetului Tristan Corbière sau pentru opera Tristan und Isolde a lui Richard Wagner. Oficial, Samy Rosenstock și-a 
adoptat noul nume în 1925, după ce a depus o cerere la Ministerul de Interne al României.  

Viața și cariera 
În 1912, pe când era încă în liceu, publică Revista „Simbolul” împreună cu Marcel Iancu și Ion Vinea, cu 

binecuvântarea lui Alexandru Macedonski și ajutorul lui Iosif Iser. În această perioadă semnează cu pseudonimul S. 
Samyro, pe care îl va schimba mai târziu în Tristan Ruia și în final Tristan Tzara. În realitate numele de „Tristan” nu 
e ales pentru rezonanța particulară pe care o are numele în română sau ca omagiu către opera lui Wagner - o 
referință importantă pentru simboliștii care l-au influențat puternic pe tânărul poet, ci, după cum spunea Colomba 
Voronca (soția lui Ilarie Voronca și sora lui Claude Sernet) datorită faptului că exprima starea de spirit a tânărului 
poet „trist în țară” (sursa: Heinrich Stiehler în „Tristan Tzara zwischen Peripherie und Zentrum”).  

Mișcarea dadaistă își are originea în orașul elvețian Zürich în timpul Primului Război Mondial. Tzara 
ajunge acolo în toamna lui 1915 și curând se alătură unui grup de tineri intelectuali care pun la cale „happening-
urile” de la Cabaret Voltaire. Astfel s-a născut celebra mișcare Dada, care nu e o invenție exclusivă a lui Tzara, dar 
„nu ar fi devenit niciodată ceea ce a devenit fără eforturile de popularizare și diplomația lui” (parafrază după R. 
Huelsenbeck).  

 
Tristan Tzara, portret de Lajos Tihanyi (1927) 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

179 
 

În 1919 se mută la Paris într-o încercare de a lansa Dada pe o scenă cu adevărat universală. Mulți critici 
consideră totuși că perioada cu adevărat inovativă a mișcării încetează odată cu acest „transfer”. Fiind la Paris s-a 
angajat în activități tumultuoase cu André Breton, Philippe Soupault și Louis Aragon pentru a șoca publicul și a 
dezintegra structurile limbii.  

Cele mai cunoscute texte dadaiste ale lui Tzara sunt: La Première Aventure céleste de Monsieur Antipyrine 
(1916; Prima aventură cerească a domnului Antipyrine) și Vingt-cinq poèmes (1918; Douăzeci și cinci de poeme), 
respectiv manifestele mișcării: Sept manifestes Dada (1924; Șapte manifeste Dada).  

În 1924 o întâlnește pe artista modernistă suedeză Greta Knutson (1899-1983). Se vor căsători în anul 
următor, în 8 august 1925, și vor avea un fiu, Christophe, născut în 15 martie 1927. Vor locui într-o casă construită 
din banii familiei Gretei, pe Montmartre, până în 1937 când cei doi se vor despărți. Separarea se va oficializa însă 
abia în 25 octombrie 1942.  

În a doua parte a anului 1929, sătul de nihilism și distrugere, intră în activitățile mai constructive ale 
Suprarealismului. Și-a consumat mult timp pentru reconcilierea Suprarealismului cu Marxismul și a intrat în 
Rezistența Franceză în timpul celui de-Al Doilea Război Mondial și în Partidul Comunist Francez în 1947, când a 
devenit cetățean francez. Va demisiona din partid în 1956, ca protest împotriva reprimării revoltelor din Ungaria de 
către Uniunea Sovietică.  

Aventurile lui politice îl vor apropia de ființele umane și gradat se va transforma într-un poet liric. Poemele 
lui Tristan Tzara revelează durerile sufletului prins între revoltă și uimirea datorată tragediilor zilnice ale condiției 
umane.  

Lucrările sale de maturitate încep cu L'Homme approximatif (1931; Omul aproximativ) și continuă cu 
Parler seul (1950; Vorbind singur) și La Face intérieure (1953; Fața interioară). În acestea, cuvintele aleatoare ale 
lui Dada sunt înlocuite cu un dificil, dar umanizat limbaj.  

A murit la Paris și a fost înhumat acolo în Cimetière de Montparnasse. La Moinești există o statuie dedicată 
lui Tristan Tzara, a cărui inaugurare a fost făcută de Alexandru Piru.  

Opere 
 La Première aventure céleste de Monsieur Antipyrine, Collection Dada, Zürich, 1916 (cu ilustrații de Marcel 

Iancu) 
 Vingt-cinq poèmes, Collection Dada, Zürich, 1918 (cu ilustrații de Hans Arp; tirajul include și 10 exemplare pe 

hârtie Hollande și un număr neprecizat de exemplare pe hârtie Alfa) 
 Cinéma calendrier du coeur abstrait. maisons, Collection Dada, Zürich, 1920 (cu ilustrații de Hans Arp) 
 Sept manifestes Dada, Éditions du Diorama, Paris, 1924 (cu desene de Francis Picabia; tirajul include și 50 de 

exemplare pe hârtie Madagascar) 
 Mouchoir de nuages, tragédie en 15 actes, Éditions de la galerie Simon, 1925 (ornată cu desene acvaforte de 

Juan Gris; tiraj de 112 exemplare numerotate, dintre care 10 pe hârtie Japon) 
 Indicateur des chemins de coeur, Éditions Jeanne Bucher, Paris, 1928 (cu desene acva-forte de Louis 

Marcoussis; tiraj de 106 exemplare, dintre care un număr neprecizat de exemplare pe hârtie Japon) 
 De nos oiseaux, Editura Kra, Paris, 1929? (cu ilustrații de Hans Arp; tirajul include și 10 exemplare hors-

commerce pe hârtie Japon) 
 L'arbre des voyageurs, Éditions de la Montagne, Paris, 1930 (cu 4 litografii de Joán Miró; tiraj de 400 de 

exemplare numerotate pe hârtie Alfa și 65 de exemplare numerotate pe hârtie velină d'Arches) 
 L'Homme approximatif, Imprimerie Union par les Éditions Fourcade, Paris, 1931 (cu un frontispiciu de Paul 

Klee; tirajul include 500 de exemplare pe hârtie velină bibliofilă și 10 exemplare numerotate pe hârtie 
Hollande) 

 Où boivent les loups, Éditions des Cahiers Libres, Paris, 1932 (tiraj de 1010 de exemplare numerotate, dintre 
care 1000 de exemplare pe hârtie Alfa și 10 exemplare numerotate pe hârtie Japon) 

 L'antitête, Éditions des Cahiers Libres, Paris, 1933 (cu un frontispiciu de Pablo Picasso) 
 Insurecția de la Zürich de Sașa Pană precedată de Primele poeme ale lui Tristan Tzara, editura unu, București, 

1934 (tiraj de 230 de exemplare numerotate dintre care 10 exemplare hors-commerce cu un desen aquaforte de 
Yves Tanguy și 13 exemplare „du tete”) 

 Grains et issues, Les Éditions Denoël et Steele, Paris, 1935 (cu gravură de Salvador Dali; tirajul include 40 de 
exemplare numerotate pe hârtie Verge d'Arches și 15 exemplare pe hârtie Japon) 

Lucrări muzicale pe texte de Tristan Tzara 
Adrian D. Pop, Sept fragments de Tristan Tzara: pour voix haute et piano, Cluj, 1995  
Ionică Pop, La Deuxième Aventure (céleste) de Monsieur Antipyrine (2010). Pe un libret al literatului Ion 

Pachia Tatomirescu, după piesa omonimă a lui Tristan Tzara  



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

180 
 

*** Muzici pentru Tristan Tzara, Editura Priftis, 2006, partitură și cd cu piese camerale de Myriam Marbé, 
Aurel Stroe, Octavian Nemescu, Adrian Rațiu, Cornel Țăranu, Vasile Spătărelu, Cristian Misievici, Ede Terényi, 
Mihai Damian, Tiberiu Olah, Dan Voiculescu (compozitor), Anatol Vieru. 

 
 

Pictorul ,,GHIȚĂ MOCANU” 
Profesor Bârgăoanu Otilia-Anuca 

Școala Gimnazială ,,Ghiță Mocanu” Onești 
 

Prezentat și în ,,Descrierea Moldovei” a lui Dimitrie Cantemir, ținutul Bacăului, cunoscut într-un document 
papal și drept ,,Civitas Bacoviae”, a avut o istorie bogată datorită, în parte, drumului comercial care trecea pe la 
Bacău, înlesnind legăturile economice dintre locuitorii acestuia și marile centre ale Europei și chiar cu cele din 
Orientul apropiat, prin Constantinopol. Cunoașterea pe plan european a localității Bacău e dovedită printre altele și 
de o scrisoare papală din 15 aprilie 1400, sau de un document emanat din cancelaria domnului Moldovei, Alexandru 
cel Bun în 6 octombrie 1408, care îl arată ca un centru vamal pentru negustori. În secolul al XV-lea în Bacău s-a 
stabilit și fiul lui Ștefan cel Mare, Alexandrel, care a ridicat Curtea domnească și Biserica Precista. 

Bacăul a avut de-a lungul timpului atribuții militare și comerciale importante, fapt ce a înlesnit dezvoltarea 
sa atât ca centru economic important al țării, cât și pe plan cultural, personalități de prestigiu fiind originare sau 
legându-și numele de această zonă. 

Teritoriul ce se întinde în bazinul mijlociu al râului Siret, pe cursul inferior al Bistriței și bazinul 
hidrografic al râului Trotuș este binecunoscut prin frumusețea locurilor, hărnicia oamenilor, dar și prin numărul 
mare de oameni de cultură care și-au pus amprenta pe destinul cultural al țării, prin numărul de personalități pe care 
le-a dat de-a lungul timpului.Fie că este vorba de științe exacte, sport sau domeniul artistic, nume de prestigiu au 
făcut înconjurul țării sau chiar al lumii. Marea familie Ghika, Vasile Alecsandri, George Bacovia, Tristan Tzara, 
Alexandru Piru, George Apostu sunt doar câteva dintre personalitățile mari a căror prezentare nu mai este necesară. 
Numele matematicianului Solomon Marcus, al dirijorului George Bălan, al actorilor Radu Beligan și Olga 
Tudorache, al sportivilor Nadia Comăneci, Doina Melinte și Monica Roșu, al jurnalistei și scriitoarei Gabriela 
Adameșteanu, al istoricului și criticului Ion Frunzetti, al compozitorului Sile Dinicu, al cântăreței Loredana Groza și 
multe altele, vor rămâne în memoria timpului și în inimile celor care i-au cunoscut și apreciat. Artiști precum Nicu 
Enea, Ilie Boca, Gheorghe Velea, Ion Burdujuc, Ion Diaconescu, Salomeea Velea, Didina Solomon, Petru Pinca, 
Cristian Bandi, Mihai Ciuaru, Dany Zărnescu, Magda Cârneci, ca să amintim doar pe câțiva într-o ordine aleatoare, 
ne îndreptățesc să considerăm acest colț de țară ca fiind unul de excepție, în care talentul și pasiunea au dat naștere 
unor valori care au marcat fundamental domeniul artistic. În acest mediu cultural și artistic efervescent tânărul Ghiță 
Mocanu avea să pornească pe drumul anevoios al afirmării artistice. 

Personalitatea lui Ghiță Mocanu s-a manifestat pe diverse planuri, el fiind nu numai dascăl, pictor, eseist, 
dar și creator de talente, formator de destine din rândul micilor discipoli pe care i-a îndrumat și propulsat în cadrul 
Cercului de desen ,,Ion Diaconescu”. 

În urma sa a lăsat pe lângă lucrări personale de o mare sensibilitate, în peniță, tuș, cărbune, acuarelă sau 
ulei și picturi murale lucrate în diverse locuri din țară, executată de elevii săi sub o atentă îndrumare. Expozițiile sale 
personale deschise în Onești, Bacău, Iași, Suceava, Reșița, Slănic-Moldova, Piatra Neamț, Satu Mare sau București, 
cele din Germania sau Italia, numeroasele premii obținute personal sau împreună cu elevii săi, dovedesc o 
personalitate complexă care nu a făcut rabat la calitate și s-a implicat cu pasiune și profesionalism în viața culturală 
locală și națională. 

Prezența vie în cadrul vieții artistice oneștene, Ghiță Mocanu a depășit cu mult granițele județului, devenind 
un reper în rândul artiștilor plastici prin personalitatea sa puternică și prin forța lucrărilor sale. 

Drumul său, curmat prea de timpuriu de un destin tragic, este drumul uneori anevoios, dar plin de pasiune 
și dăruire al unui OM care a reușit prin forțe proprii să atingă performanța și să marcheze iremediabil viața celor 
care l-au cunoscut. 

Destinul unui om e scris în stele, în nume, în locul unde s-a născut, în părinții care l-au zămislit. Stelele l-au 
înzestrat pe Ghiță Mocanu cu talent, cu pasiune și dăruire, cu toate acele calități care au făcut din el un OM 
deosebit. Numele de Gheorghe l-a ajutat să învingă balaurii și demonii de care fiecare are parte, însă el a făcut-o 
zâmbind și îmbrățișând viața cu bune și rele. Locul în care s-a născut, satul Vâlcele din județul Bacău, și-a pus 
amprenta prin cunoașterea tradițiilor românești și prin apropierea de natură, predominantă în picturile sale. Părinții, 
Elena ȘI Grigore Mocanu, l-au învățat ce-i omenia, l-au iubit și l-au crescut în spiritul dragostei de oameni. Spirit 
mereu neliniștit, în perpetuă căutare a frumosului în toți și în toate, Ghiță Mocanu a avut șansa de a avea ca mentori 
profesori precum A. Secoșanu, V. Melica, N. Hilohi, care au marcat viața tânărului student la facultatea de Arte 
Plastice din cadrul Institutului Pedagogic București. 

Dar cine a fost cu adevărat Ghiță Mocanu putem cunoaște dacă urmărim firul vieții ca om, dascăl, pictor și 
membru al unei comunități pe care și-a pus amprenta pentru mult timp. 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

181 
 

Fostul sat Vâlcele, apoi încorporat în Târgu-Ocna, cea mai însemnată localitate de pe Valea Trotușului timp 
de secole, dominând economic și cultural întreaga zonă, -se bucură de o locație prielnică economiei, dar și 
turismului. Orașul Târgu-Ocna este adăpostit într-o adevărată potcoavă a dealurilor, străjuit din trei părți de 
prelungirile Munților Trotușului (masivul Nemirei în S și SV, Culmea Berzunțului în V) și dealurile subcarpatice în 
N (Prislopu, La Fundătură, La Stupină, Fetele Târgului, Butnaru). Aici a văzut lumina zilei Ghiță Mocanu, la data 
de 31 martie 1938 ,,într-o primăvară în murmur de flori și-n zumzet de muncă și-a deschis ochii pe copacii care-și 
înfingeau crengile în lumină ca să sprijine pe brațele lor cerul”. 

Familia sa numeroasă, compusă din patru frați și trei surori, el fiind mezinul, deținea o gospodărie mare, în 
care se creșteau vite, viței, porci, gâște și găini, cu zece hectare de teren, grădină și viță de vie. Mama era cea care 
coordona întreaga activitate a familiei, repartizând fiecăruia ce avea de făcut. 

Bucuria cea mai mare a lui Gicu (așa cum era alintat), era să colinde dealurile, să mediteze ore în șir, să 
admire bogăția de culori, culori pe care le vedea meșteșugit combinate și de mama sa, care țesea, de surorile mai 
mari, care tricotau, având un atelier cu trei mașini de tricotat. 

Au venit apoi vremuri grele, iar părinții săi, împotrivindu-se colectivizării, au fost amenințați cu deportarea 
în Siberia. Tatăl a fost purtat o noapte întreagă pe câmpuri de echipele care ,,convingeau” țăranii să accepte 
colectivizarea, fiind nevoit, în cele din urmă, să cedeze. Au continuat lupta de supraviețuire umblând din curte în 
curte cu o batoză, reușind astfel șă-și asigure existența. 

În perioada secetei din 1946, Gicu avea 8 ani. Fratele lui Gicu își amintește cum plecau toți din sat cu trenul 
,,Foamea”, să vândă lucruri din casă pentru a cumpăra un sac de grâu. Erau vremuri grele pentru toți, iar țăranii din 
satele Moldovei plecau în țară în căutare de lucru pentru a-și putea întreține familiile. 

Educația și-a început-o la școala din sat, apoi părinții l-au trimis la Piatra Neamț pentru a urma Școala 
medie tehnică, la specializarea hidrotehnică. În timpul reformei din `51, s-a desființat școala, Gicu fiind în anul trei, 
așa încât s-a transferat la Sibiu, la Liceul ,,Gheorghe Lazăr”. Fire sensibilă, Gicu Mocanu a refuzat să urmeze o 
carieră tehnică de care nu se simțea atras, deși frații lui au absolvit facultăți cu profil de inginerie și părinții săi și-ar 
fi dorit să-l vadă și pe mezin cu o meserie ,,adevărată”. 

După absolvirea studiilor liceale și satisfacerea stagiului militar, între anii 1959 și 1961, a funcționat ca 
instructor artistic la Casa de Cultură din Târgu-Ocna. Atmosfera ce l-a însoțit din copilărie a fost una plină de 
culoare, îndemnându-l să încerce să își transmită emoțiile cu ajutorul penelului. 

S-a înscris la Facultatea de Arte Plastice din cadrul Institutului Pedagogic București, unde a studiat cu A. 
Secoșanu, V. Melica, N. Hilohi, facultate pe care a absolvit-o în 1965. Cu o energie dată doar de marea sa dragoste 
pentru penel și copii, s-a împărțit între activitățile de la catedră, de la Cercul de desen, de acasă, s-a implicat în zeci 
de proiecte, colaborând cu instituții de cultură din Bacău, scriind în publicațiile de specialitate, dăruindu-se trup și 
suflet visurilor sale. 

Destinul va curma această activitate laborioasă la 28 august 1993, când Ghiță Mocanu a trecut la cele 
veșnice în urma unui presupus accident de tren. 

În 1966 a primit numirea ca profesor la catedra de desen a Școlii Generale Nr. 5 din Onești, școală care azi 
îi poartă numele și unde, în același an, a înființat Cercul de desen ,,Ion Diaconescu”. Cercul de desen a primit o 
notorietate internațională prin numeroasele premii obținute de elevii săi. Acest succes se datorează modului în care 
știa să își apropie elevii, să îi implice în actul artistic. A pornit de la atmosfera ,,de lucru”, a pictat cu elevii săi 
pereții atelierului de desen al școlii cu imagini menite să le stimuleze imaginația, a elaborat un ciclu de 15 lecții-
povești versificate în care limbajul plastic este transmis elevilor cu ușurință, ora de desen desfășurându-se pe fundal 
muzical, facilitând pătrunderea în lumea culorii și asimilarea noțiunilor abstracte. La orele lui veneau și preșcolari, 
avându-și locul bine stabilit, pentru ca bucuria de a desena să fie percepută ca o joacă în țara lui Cromo-Împărat. 
Orele neconvenționale au fost dublate de activități extrașcolare menite să completeze dezvoltarea intelectuală a 
copiilor prin cunoștințe diverse. 

Experiența începută la școala din Onești a continuat în 1979 în Iași unde, împreună cu alte cercuri de desen 
din țară, a inițiat și condus primul șantier național de artă plastică a copiilor, care au realizat pictură murală de pe 
pereții Clinicii de Stomatologie Infantilă. Succesul acestor inițiative a condus la continuarea unor astfel de acțiuni în 
Europa unde, în colaborare cu UNESCO și UNICEF, a organizat șantiere de artă plastică pentru copii. Astfel în 
1991 organizează șantierul de artă plastică din Fontanelatto, Parma-Italia, iar în 1992 - 1993 pe cele din Bedonia, 
formând o tradiție în care Cercul ,,Ion Diaconescu” se face cunoscut și remarcat. 

Activitatea de la catedră e completată de articolele de specialitate publicate în ,,Tribuna Școlii” și în 
,,Revista de pedagogie” în care experiența sa este împărtășită colegilor de breaslă. Numele lui este legat și de 
capitolul de artă plastică din ,,Enciclopedia practică a copiilor”, unde a colaborat, dornic de a stimula pe toate căile 
creativitatea copiilor. 

Școala Generală Nr. 5 din Onești care și-a deschis porțile la 15 septembrie 1962, poartă azi numele lui 
GHIȚĂ MOCANU, cel care a făcut-o cunoscută dincolo de granițele țării. Sala cercului de desen decorată cu picturi 
murale realizate de elevii școlii, este completată de scara principală de acces în școală care conține scene murale din 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

182 
 

cunoscuta legendă a Stejarului din Borzești. De-a lungul timpului membrii cercului Ion Diaconescu au câștigat 
numeroase premii naționale și internaționale la concursurile organizate de UNICEF. 

Chiar dacă nu au urmat o carieră artistică, foștii elevi s-au format ca oameni sensibili la frumos și au păstrat 
în suflet chipul dascălului care le-a îndrumat pașii în copilărie și le-a dăruit o parte din sufletul lui. 

Despre Ghiță Mocanu s-au exprimat numeroși comentatori ai fenomenului artistic, printre ei numărându-se 
și Simona Vărzaru, care, în martie 1989, comenta într-un articol din Suplimentul Literar Artistic al Scânteii 
Tineretului: ,,Suntem în fața lucrărilor unui artist sensibil, de o sensibilitate vibratilă, atent la toate schimbările 
imperceptibile ale luminii, umbrei, trecerii norilor pe cer, Ghiță Mocanu pare să se afle de o viață la pândă, ca un 
vânător asupra elementelor, astfel că el vede ceea ce un ochi ,,normal” nu ar înregistra. Desenator intuitiv, 
sugestiv, conotativ, Mocanu are vocație însă, pentru acuarele. 

Formula plastic adoptată de el se apropie de acuarela primilor impresioniști care dizolvau forma și 
contopeau zonele de culoare acolo unde, până la ei, clasiciștii trasau un contur précis:exerciții în vederea marilor 
compoziții în ulei. 

Mocanu are capacitatea de a construi peisaje naturale sau citadine, de a evoca o zi, o oră, o clipă anume 
și de a ne transpune în atmosfera acelei clipe cu sentimentul că asistăm la un spectacol unic, al cărui cronicar-
fericit cronicar!este el,pictorul.  

Ghiță Mocanu a apelat nu numai la ulei, guașă, acuarelă sau peniță, ci și la cărbune, schițele lui din călătorii 
gâsindu-și la întoarcerea acasă transpunerea în culoare. Catedrale sau simple case, un pâlc de copaci, un turn în 
ruină, un pod arcuit zvelt peste ape, i s-au întipărit în minte, pentru ca apoi să poată să le transpună în vibrația clipei. 
Culoarea este aceea care l-a fascinat dintotdeauna pentru că limbajul culorii ajunge mai repede la sufletul omului 
decât cuvântul. Motivul? Poate pentru că: ,,fiecare culoare este autosemantică, cu alte cuvinte, ea transmite mesajul 
propriu. În domeniul optic, aceasta se traduce prin faptul că ea emană coloritul său independent de celelalte, 
plecând de la un plan bine delimitat. Mai mult, în imagine nu rațiunile estetice determină alegerea unei culori și 
nici locul ei în compoziție, ci semnificația sa simbolică”. 

Mesajul culorilor lui Ghiță Mocanu este receptat cu ușurință, pentru că are darul de a pătrunde în sufletul 
privitorului fără intermediari, așa cum și-a dorit pictorul. 

Amintirile unor prieteni, ca și ale admiratorilor picturii sale, stau mărturie pentru faptul că nu numai 
lucrările sale au rămas în mintea și sufletul lor, ci și imaginea omului de omenie și a dascălului pasionat de frumos. 
Câțiva prieteni și admiratori au avut amabilitatea să relateze despre dumnealui: 

,,Consider că o mare moștenire dăruită este reprezentată de dragostea sa pentru oameni, pentru frumosul 
pe care l-a sădit în sufletele tuturor mlădițelor ce i-au trecut prin mâini de-a lungul celor 30 de ani de apostolat, 
dar și în ale oneștenilor în general și care își cresc la rândul lor copiii în același spirit al respectului și admirației 
față de frumos, miile de tablouri cu flori și peisaje în tușe pastelate sau viguroase, ori acuarelele pline de 
rafinament și delicatețe – acele ,,clipe suspendate”de inspirație pictate cu toată pasiunea de pictorul Mocanu, aduc 
și astăzi bucurie în căminele iubitorilor de frumos. 

Din moștenirea lăsată nu putem omite Cercul de desen ce și astăzi își primește micuții în aceeași atmosferă 
de creație, fiind înconjurați cu multă căldură și cărora noi, discipoli ai maestrului, încercăm să le oferim aceeași 
certitudine că visurile lor nu se irosesc, că ele pot deveni aici realitate. Păstrăm nealterată dragostea de culoare, de 
frumos și de copii. Spiritul domnului profesor e mereu cu noi, cei care ne-am bucurat de privilegiul de a-l cunoaște 
și de a ne forma în preajma sa”. 

(Învățător Geta Constandiș) 
,,Școala noastră poartă acum numele profesorului: Școala ,,Ghiță Mocanu”. Cercul de desen funcționează 

și azi, încercând să păstreze viu spiritual dragostei de culori și de copii. Periodic, atunci când sunt organizate 
expoziții cu lucrările sale, Dom`Profesor e din nou alături de noi. Oamenii își aduc aminte cu afecțiune de 
personalitatea sa. Îi privesc pânzele și, pentru o vreme, un acord nostalgic străbate spațiul expozițional al orașului. 
E mult, e puțin? Pentru o personalitate care i-a adus atâta notorietate și atâtea beneficii morale și spirituale, o 
comunitate nu face, probabil, niciodată îndeajuns. 

Dar ucenicii săi, toți cei care l-am cunoscut, îl purtăm mereu cu noi, ca pe un reper” 
(Inginer Doina Brumă) 

Picturile lui Ghiță Mocanu ne arată o lume fără niciun chip omenesc și totuși mai umană ca oricare altă 
lume! O lume a sincerității neostentative, un spațiu în care spiritul e prezent la fiecare pas, înnobilând mai multe 
decenii și un meșteșug purtat pe cele mai înalte culmi. 
Bibliografie: 
Enciclopedia Județului Bacău, Editura Agora, Bacău, 2007, p. 67; 
Vărzaru, Simona, Fericit cronicar!, în Scânteia Tineretului, 18 martie 1989; 
Sendler, Egon, Icoana chipul nevăzutului;elemente de teologie, estetică, tehnică!.Editura Sofia, București, 2005, p. 
171; 
Cornel, Galben, Steagul Roșu, 4 iunie 1987; 
Sultana, Avram, Restituiri-Pictorul Gh.Mocanu,Editura Techno Media, Sibiu, 2013, pp. 9 – 30. 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

183 
 

Tristan Tzara – „omul aproximativ” 
Profesor învățământ primar Ciupală Angela 

Școala Gimnazială „Alexandru cel Bun” Bacău 
 
Tristan Tzara. Un nume exotic și un purtător pe măsură. Încă de dinainte de a-și cuceri faima, la mii de 

kilometri de România, Samuel Rosenstock dădea semne clare că va deveni... cineva. Numărându-se printre marii 
nonconformiști ai secolului XX, este cel fără de care mișcarea dadaistă n-ar fi ajuns, probabil, să fie consemnată în 
istoria artei universale. Numele lui Tzara, opera sa, recunoaşterea de care se bucură, consider că nu sunt suficient de 
cunoscute în România. De aceea, le propun cititorilor un succint scenariu, pentru a vedea de unde a plecat şi unde a 
ajuns.  

În târguşorul Moineştilor avea să vadă lumina zilei, la 16 aprilie 1896, cel care va tulbura apele artei 
mondiale, influenţându-i multiplele ramificaţii, Tristan Tzara, cel născut în Ziua Sfântului Dada, conform 
calendarului Iulian Ortodox, pe adevăratu-i nume – Samuel Rosenstock. A fost cunoscut ca poet, eseist, dramaturg, 
critic literar, artist performer, regizor, compozitor, dar mai ales ca fondatorul dadaismului.  

În 1912, pe când era încă în liceu, publică Revista „Simbolul” împreună cu Marcel Iancu şi Ion Vinea, cu 
binecuvântarea lui Alexandru Macedonski şi ajutorul lui Iosif Iser. În această perioadă, semnează cu pseudonimul S. 
Samyro, pe care îl va schimba mai târziu în Tristan Ruia şi, în final, Tristan Tzara. În realitate, numele de „Tristan” 
nu e ales pentru rezonanţa particulară pe care o are numele în română sau ca omagiu către opera lui Wagner - o 
referinţă importantă pentru simboliştii care l-au influenţat puternic pe tânărul poet, ci, după cum spunea Colomba 
Voronca (soția lui Ilarie Voronca și sora lui Claude Sernet) datorită faptului că exprima starea de spirit a tânărului 
poet „trist în țară”.  

La sfârșit de an 1915, pe când România se pregătea să intre în război, Tristan Tzara și prietenul său, 
arhitectul Marcel Iancu, se pregăteau să facă valuri departe de casă. Prima „ciocnire a civilizațiilor” a fost 
memorabilă. La Cabaret Voltaire, unde fuseseră acceptați de deja celebrul Hugo Ball, românii au făcut senzație. 
Rwin Kessler, istoric de artă, spunea: „Tzara scoate, în seara aceea, poezii din nenumăratele sale buzunare, scrise 
pe fițuici, în românește. Nimeni nu înțelege nimic, nimeni nu știe de ce face asta, dar este extrem de transfigurat. 
Dincolo de patetism, către grotesc, reușește să mobilizeze, într-un fel sau altul, sala. Să electrizeze. La fel face 
Marcel Iancu cu măștile sale, cu tablourile sale, agățate pe pereți alături de Picasso, de futuriști italieni, are un 
succes monstru. Și-așa pornește tăvălugul.” Tăvălugul a pornit pe 5 februarie 1916, la Cabaret Voltaire și n-a mai 
putut fi oprit. Acesta era locul în care o mână de intelectuali europeni exilați, oripilați de grozăvia războiului, 
organizau happeninguri. Se răsfățau aproape copilărește, cultivând antiliteratura, antimuzica, antipictura. Negau 
teribilist și disprețuiau arta tradițională. Inventau tehnici năstrușnice de creație. Totul bazat pe absurd, incoerență, pe 
lipsa logicii. Se pronunțau, în deplină libertate, împotriva rutinei sociale, a canoanelor artistice, a moralei burgheze. 
Tânjeau cu toții după o viață lipsită de convenții, absurde după părerea lor. Voiau, vorba Miței lui Caragiale, scandal 
cu orice preț, iar din frustrările lor s-a născut, în februarie 1916, Dada, dadaismul. După toate probabilitățile, însăși 
alegerea denumirii Dada îi aparține lui Tzara, din dorința ca dadaismul să nu poată fi atașat vreunei școli sau 
vreunui partid. Criticul literar Paul Cernat consemnează că, la 5 februarie 1916, a fost organizat primul spectacol 
dadaist, iniţiat de „un tânăr de 19 ani, mărunţel şi vioi, cu monoclu, nimeni altul decât Tzara”. 

Datorită lui Tzara, devenit poet de limbă franceză, scriitori moderniști precum Louis Aragon, Andre 
Breton, Paul Eluard s-au afiliat grupului. Lui i se datorează și periodicul Dada, care începuse să apară în iunie 1916. 
În acest loc a luat naştere curentul care a influenţat definitiv arta secolului XX: DADAISMUL. O mişcare născută 
din revolta artiştilor europeni faţă de rutina în artă, dar, mai ales, faţă de absurditatea războiului. Dadaiștii au agitat 
spiritele străinilor, au coagulat în jurul lor nume importante ale artei internaținale. În România, mișcarea n-a avut 
același ecou. În 1917, împreună cu Hugo Ball, Tzara a deschis expoziția permanentă Galerie Dada. În 1919, se mută 
la Paris într-o încercare de a lansa Dada pe o scenă cu adevărat universală. Mulţi critici consideră totuşi că perioada 
cu adevărat inovativă a mişcării încetează odată cu acest „transfer”. Fiind la Paris, s-a angajat în activităţi 
tumultuoase cu André Breton, Philippe Soupault şi Louis Aragon pentru a şoca publicul şi a dezintegra structurile 
limbii. 

A devenit o figură centrală a scenei dadaiste cu experimente teribiliste, totul culminând cu un spectacol de 
varietăți, în martie 1920. Cele mai cunoscute texte dadaiste ale lui Tzara sunt „Prima aventură cerească a domnului 
Antipyrine” şi „Douăzeci şi cinci de poeme”, respectiv manifestele mişcării, publicate în 1924. 

Serge Fauchereau, profesor de literatură americană la universitățile din New York și curator al expozițiilor 
internaționale de la Centrul Georges Pompidou, din Paris, arată că nu este suficient să-l definim pe Tristan Tzara 
drept întemeietorul dadaismului. „Cred că Dada este important şi interesant, dar nu este decât un moment, o clipă 
din viaţa lui Tzara. Acesta a trăit o viaţă înainte de dadaism, o alta şi mai lungă după dispariţia mişcării. Tzara nu 
este omul unui singur moment, este omul unei vieţi întregi, a unei traiectorii, a unei întregi cariere, a unei întregi 
reflexii care începe foarte devreme, încă din tinereţea poetului.”  

Aventurile lui politice îl vor apropia de fiinţele umane şi gradat se va transforma într-un poet liric. Poemele 
lui Tristan Tzara revelează durerile sufletului prins între revoltă şi uimirea datorată tragediilor zilnice ale condiţiei 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

184 
 

umane. Lucrările sale de maturitate încep cu „Omul aproximativ” şi continuă cu „Vorbind singur” şi „Faţa 
interioară”. În acestea, cuvintele aleatoare ale lui Dada sunt înlocuite cu un dificil, dar umanizat limbaj. Tristan 
Tzara subordonează totul poeziei. Piesele lui Tzara sunt, în mod esenţial, experimentale şi poetice. Ele pun în scenă 
cuvintele şi noua lor libertate de a ignora ordinea, logica, sintaxa. Poetică rămâne şi proza din Grains et Issues în 
care Tzara dă frâu liber „gîndirii nedirijate” (aşa o numeşte el, pe urmele lui Jung), căreia i s-a mai spus „onirică” 
sau „magică” şi care se exprimă prin imagini. Această scriere din 1935, redactată la timpul viitor, este proiecţia 
utopică a unei societăţi din care a dispărut orice formă de constrângere; fără timp, fără cuvinte şi fără alfabet, 
comunicarea este aici instantanee şi totală, căci ea se află în stăpânirea visului care a căpătat existenţă obiectivă 
diurnă. 

Către sfârşitul vieţii, Tzara a consacrat mai mulţi ani unei ocupaţii surprinzătoare: cercetarea presupuselor 
anagrame din textele lui Villon. Tzara s-a axat pe marile texte Le Testament şi Le Lais, în care a putut „reconstitui” 
o mie şase sute de anagrame constituind ceea ce el a numit le romant de Villon, viaţa secretă a poetului medieval 
disimulată în subteranele operei sale poetice. Ca şi cum orice operă ar conţine un cod ascuns, capabil să arunce o 
nouă lumină asupra lumii, asupra istoriei. Tristan Tzara, omul aflat la originea celei mai mari dezordini din istoria 
literelor şi a artelor, se dedică, asemenea unui ascet erudit, unei întreprinderi hazardate: găsirea unui discurs latent, a 
unui mesaj secret în corpul şi articulaţiile unei opere cunoscute. Iluzionare voluntară? Persistenţă în utopie? Oricât 
de enigmatic şi contradictoriu, gestul arată perseverenţa unui visător, încrederea nelimitată în poezie. 
Avangardismul european, de neconceput fără dadaism, îi datorează, la rându-i, enorm românului Tzara. S-a spus 
despre el că a creat o cale spre generația Beat și chiar spre unele curente ale muzicii rock. De-nțeles, așadar, de ce 
joaca amuzantă de-a făcutul poeziilor din cuvinte decupate din ziare, descrisă cu toată seriozitatea de Tristan Tzara 
într-un poem-manifest celebru, s-a dovedit, până la urmă, una suficient de serioasă încât să lase urme adânci în arta 
contemporană. 

S-a stins din viață în 25 decembrie 1963, la Paris şi a fost înhumat acolo, în Cimetière de Montparnasse. 
Moineștiul natal îi păstrează memoria vie sub forma unei statui a cărei inaugurare a fost făcută de Alexandru Piru. 
„Trebuie să aratăm că Tzara era mult mai complex şi mai bogat decât curentul Dada. Tzara s-a interesat de enorm 
de multe lucruri, era un soi de cetăţean al lumii şi nu doar al lumii occidentale, era peste tot Tzara”, spune Serge 
Fauchereau. 
Bibliografie: 
*** www.momenteistorice.ro; 
*** https://ro.wikipedia.org/wiki/Tristan_Tzara. 
 
 

Elisabeta Bostan - zâna filmelor pentru copii 
Profesor învățământ primar Coman Irina-Ancuța  

Școala Gimnazială „Miron Costin” Bacău 
 
Într-o lume dominată de bărbați, și-a făcut loc cu grație regizoarea și scenarista Elisabeta Bostan, fiind 

cunoscută drept regizor de filme pentru copii, deoarece lor le-a dedicat cea mai mare parte din creațiile sale 
cinematografice. A scris și regizat peste 30 de filme de lung și scurt metraj, pentru care i s-au decernat zeci de 
premii naționale și internaționale. A folosit adesea ca sursă de inspirație operele marilor scriitori români Ion 
Creangă, Cezar Petrescu sau Petre Ispirescu.  

Generații de copii au trăit cu emoție aventurile Veronicăi, personaj ce avea să facă istorie în România, o 
fetița jucăușă care crește la un cămin de copii și primește cadou de la Zâna cea Bună o traistă fermecată ce-i 
îndeplinește orice dorință. Mulți copii au urmărit încântați bogăția de forme și culori din ,,Tinerețe fără Bătrânețe”, 
un film ce reprezintă chintesența poveștii populare românești. 

Născută pe 1 marie 1931, la Buhuși, în județul Bacău, pe aceeași data cu marele nostru povestitor Ion 
Creangă, a fost una dintre cele mai respectate personalități ale cinematografiei românești. Este una dintre emblemele 
filmului  pentru copii și mentorul câtorva zeci de generații de regizori români.  

A absolvit Colegiul Național „Calistrat Hogaș” din Piatra Neamț, iar în anul 1954, Institutul de Artă 
Teatrală și Cinematografică ,,I. L. Caragiale” din București, secția regie. A debutat în anul 1958, cu două 
scurtmetraje, „Trei jocuri românești” și „Cloșca cu puii de aur”. Din 1962 a regizat filme pentru copii ecranizând 
numeroase scenarii şi poveşti. Ultimul film al Elisabetei Bostan a fost ,,Izabela”, realizat în 2007. 

Profesoară de regie, a fost decan al Facultății de Film din cadrul Universității Naționale de Artă Teatrală și 
Cinematografie, membră a Uniunii Cineaștilor din România.  

În 1996, Elisabeta Bostan a fondat Festivalul de film studențesc CineMAiubit.  
A devenit o autoritate recunoscută şi în afara ţării, în domeniul filmului cu şi despre copii (scurt şi 

lungmetraj), primind numeroase premii, distincţii la festivaluri internaţionale, Festivalul internaţional al filmului 
pentru copii de la Moscova (1967 – „Năică şi barza”); Premiul special al juriului la Festivalul internaţional al 
filmului de la Moscova, Medalia de aur la Festivalul internaţional al filmului de la Mar de Plata şi Placheta de aur la 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

185 
 

Festivalul internaţional al filmului de la Teheran (1969 – „Tinereţe fără bătrâneţe”); Medalia de bronz pentru cel 
mai bun musical la Festivalul internaţional al filmului de la Moscova, (1973 – „Veronica”); Premiul special al 
juriului la Festivalul internaţional al filmului de la Moscova şi Cupa de argint la Festivalul filmului pentru copii de 
la Giffoni Valle Pianna (1977 – „Mama”). 

În iunie 2015, Elisabeta Bostan a participat la Festivalul Internaţional de Film Etnografic (FIFE) Zlatna, din 
judeţul Alba, unde trei dintre filmele sale – „Amintiri din copilărie”, „Saltimbancii” şi „Mama” - au fost difuzate 
gratuit pentru copiii prezenţi la eveniment. 

Elisabeta Bostan este regizorul care rămâne în istoria cinematografiei româneşti prin secvenţele în care 
chipurile copiilor descoperă lumea, o lume plină de iubire, de speranţă şi de candoare. 
Bibliografie: 
www.agerpres.ro  
www. wikipedia.ro 
www.cinemagia.ro 

 
 

George Apostu      
Profesor învățământ primar Creţu Mărioara 

Şcoala Gimnazială Solonţ 
 

George Apostu s-a născut la 20 decembrie 1934 la Stănişeşti, judeţul Bacău şi a decedat pe 13 octombrie 
1986 la Paris şi a fost un renumit sculptor român. A absolvit în 1959 Institutul de Arte Plastice „Nicolae 
Grigorescu” din Bucureşti, unde a studiat sculptura cu Ion Lucian Murnu și Constantin Baraschi.  
     

 
Începând cu 1964 și până când s-a stins din viață, George Apostu a avut numeroase expoziții personale în 

România și în străinătate (Franţa, Belgia, Italia, Spania, Brazilia, India etc.). În 1983 i se atribuie un atelier de 
creație de către primăria orașului Paris.   

Încă din primii ani ai producției sale artistice, George Apostu a găsit în creația populară - în deosebi în 
sculptura în lemn sau piatră și în piesele de etnografie - temeiurile inovației stilistice, drumul spre modalități de 
expresie eliberate de clișeele și convențiile unui realism îngust, academizant. Apelul la izvoarele artei populare a 
fost făcut de pe pozițiile unei concepții originale, rezultat al culturii plastice și al temperamentului său, care are 
forța să individualizeze forme de largă circulație, să supună întregul material imaginativ al operei la o matrice 
stilistică personală. Prin acest mod creator de raportare la valorile patrimoniale, Apostu a dovedit că și-a însușit 
esența lecției lui Constantin Brâncuşi. Realizează sculpturi în aer liber la Grenoble, 1967; Măgura, 1970, 1975; 
Costineşti, 1972; Voreneţ, 1972; Balta-Albă - Bucureşti, 1972.      

Unul din cele mai cunoscute cicluri ale sale, „Tatăl și Fiul”, constituie o prelucrare sculpturală a vechiului 
motiv al „arborelui vieții”, starea de comunicare dintre elementul uman și cel vegetal făcând posibilă reactualizarea 
mitului regenerării organice. Alte cicluri - „Laponele”, „Fluturi” - dezvoltă sugestii formale ale artefactului 
țărănesc, ale căror morfologii preiau în mod firesc datele naturii vii. În ultimii ani ai vieții, George Apostu trece de 
la păgânismul declarat al primelor sale lucrări, angajate în dialogul cu acel fond ecumenic neolitic la care se referea 
Mircea Eliade și care îl inspirase și pe Constantin Brâncuşi, aducând tema tatălui și fiului în aria de semnificație 
creștină.  George Apostu a fost distins în 1966 cu premiul Ioan Andreescu al Academiei Române, în 1970 cu marele 
premiu pentru sculptură al Uniunii Artiştilor Plastici din România. Este înmormântat în zona de sud a cimitirului 
Pere-Lachaise din Paris. 

În anul 2001, în Parcul Kiseleff din București a fost organizată „Zona Apostu”, care reprezintă un ansamblu 
sculptural de opt lucrări, unele dintre ele transpuse în bronz după originalele în lemn și piatră artificială. 

Expoziții personale: 1964 - Grădina Casei Ziariștilor, București; 1966 - Galeria de Artă a Uniunii Artiștilor 
Plastici, filiala Cluj-Napoca; 1967, 1973 - Galeria Raymonde Cazenave, Paris, Franța; 1968 - Castelul 
Charlottenburg, Copenhaga, Danemarca; 1969 - Vrö, Danemarca; 1970 - Fine Arts Palace, Bruxelles, Belgia; 1970 - 
Galeria Vysokie Myasto, Praga, Cehia; 1970 - Galeria Apollo, București; 1971 - Galeria Taidehalli, Helsinki, 
Finlanda și Galeria Apollo, București; 1973 - Galeria Raymonde Cazenave, Paris, Franța; 1974 - Galeria Apollo, 
București; 1976 - Muzeul de Artă Vizuală, Galați; 1978 - Galeria Sipca, Sofia; 1979 - Muzeul de Artă, Bacău; 1982 
- Fundația Pagani, Milano, Italia; 1985 - Galeria Anne et J.C. Lahumière, l‛espace ACNAV, Paris, Franța; 1986 - 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

186 
 

Galeria Le Portail à roulletes, Paris, Franța; 1988 - Carcassone, Franța (retrospectivă postumă); 2000 - MIAMB, 
București; 2001 - Galeria 3/4, Teatrul Național București.      

Expoziții de grup: 1957 - Festivalul Mondial al Tineretului, Moscova, Rusia; 1962 - Sala Dalles, București; 
1963 - Expoziția tinerilor artiști - Paris, Franța și Galați; 1965, 1970 - Bienala La Jeune sculpture, Paris, Franța; 
1966 - Expoziția artiștilor plastici, Londra, Marea Britanie; 1966 - Expoziția Națională, București; 1967 - Expoziția 
Internațională în aer liber, Middelheim Anvers, Belgia; 1967 - Expoziția cu ocazia Colocviului Brâncuși, București; 
1968 - Fundația Pagani, Legnano-Castellanza, Italia; 1968 - Expoziția Internațională de sculptură în aer liber, 
Legnano, Italia; 1969 - Bienala Internațională de la Sao Paulo, Brazilia; 1969 - Sala Galeriilor de Artă, București; 
1969 - Expoziția Opt artiști românii, Haga, Olanda; 1970, 1976, 1980 - Bienala de la Veneția, Italia; 1970 - 
Bronzuri unice, Madrid, Barcelona, Spania; 1971 - Bienala de Sculptură Mică, Mücsarnok, Budapesta, Ungaria; 
1971 - La Jeune Sculpture, Paris, Franța; 1972 - Lemn și tehnologie, Sala Dalles, București; 1972 - Expoziția Arta 
plastică românească din secolul al XX-lea, Varșovia, Polonia; 1972 - Galeria Pulchri studio, Haga, Olanda; 1972 - 
Expoziția de artă decorativă românească, Budapesta, Ungaria; 1972 - Congresul Internațional de Estetică, 
București; 1972 - Sala Ateneu și Sala Dalles, Bienala de Pictură și Sculptură, București; 1973 - Expoziția de artă 
decorativă, Belgrad, Serbia; 1974 - Quadrienala de la Erfurt, Germania; 1974 - Expoziția de artă decorativă 
românească, Moscova, Rusia; 1974 - Expoziția de sculptură românească contemporană, Ernst Muzeum, Budapesta, 
Ungaria; 1974 - Muzeul de Arheologie, Varșovi, Polonia; 1974 - Galeria Nouă, București; 1974 - Congresul al XI-
lea al P.C.R., Craiova; 1975 - Plastik und Blumen, Berlin, Germania; 1975 - Expoziția românească de forme 
sculpturale mici, Varșovia, Polonia; 1975 - Muzeul Galliéra Hommage de la sculpture roumaine contemporaine à 
Brancusi, Paris, Franța; 1975 - Bienala de la Veneția, Italia; 1976 - Expoziția Magistralele socialismului, București; 
1976 - Arta și natura, Galeria Nouă, București; 1977 - Bienala de Sculptură Mică, Padova, Italia; 1977 - Țărănimea 
- puternică forță socială și revluționară, Galeria Simeza, București; 1977 - Sculptura românească din secolul al XX-
lea, Galeria Tretiakov, Moscova, Rusia; 1979 - Trienala de pictură și sculptură, New Delhi, India; 1979 - Bienala 
Internațională de sculptură în aer liber Muzeul Skironio, Atena, Grecia; 1979 - Expoziția de grup de sculptură și 
artă decorativăi, Plovdiv, Bulgaria; 1979 - A 35-a aniversare a Eliberării, Bucureșt; 1979, 1981, 1985 - Bienala de 
Sculpturã, Muzeul Skironio, Atena, Grecia; 1980 - 2050 de ani de la crearea statului dac, București; 1980 - 
Expoziție de sculptură românească contemporană, Moscova; Praga; Bratislava; Rostock; 1981 - Bienala 
Internațională, Muzeul Skironio, Atena, Grecia; 1981 - Expoziție de artă contemporană românească, Montréal, 
Canada; 1982 - Quadrienala de artă decorativă a țărilor socialiste, Erfurt, Germania; 1983, 1984, 1985 - Salon des 
grands et jeunes artistes d’aujourd’hui, Salon de Mai, Paris, Franța; 1983, 1985 Salon de Mai, Paris, Franța; 1985 - 
Femina, organizată de UNESCO în memoria Alice Penalba, Paris, Franța; 1985 - Les Mille et Une Nuits, Centrul 
Cultural, Boulogne, Franța; 1985 - Les Têtes de l’Art, Galeria Gérard Laubie, Paris, Franța; 1985 - Salon d’Art 
Sacré, Paris, Franța; 1985 - Cent sculpteurs face au public, Centrul Cultural din Boulogne, St. Cloud; 1986 - Salon 
de mai; Salon d‛Art Sacré; Salon réalités nouvelles, Paris și Association pour le développement des arts à Colliure, 
Château royal de Collioure, Franța. George Apostu continuă în arta modernă, românească şi universală, tradiţia 
începută prin Constantin Brâncuşi a sculptorilor de obârşie ţărănească, pentru care tradiţia lemnului şi cultura 
populară rămân filonul principal al creaţiei lor, mai explicit sau mai subtil formulat. George Apostu a marcat o 
întreagă generaţie de artişti români prin personalitatea sa aparte, dar şi printr-o creaţie care rămâne un fel de etalon 
al sculpturii postbrâncuşiene.   

,,George Apostu apare ca unul dintre cei mai înzestraţi urmaşi ai lui Brâncuşi în sculptura românească.” 
(Ionel Jianu)       

Importanţa operei lui Apostu în contextul sculpturii româneşti a fost semnalată pentru prima oară de Ionel 
Jianu, care, în monografia dedicată lui Constantin Brâncuşi, în capitolul intitulat „Influenţa lui Brâncuşi asupra 
sculpturii secolului XX”, îl menţiona pe Apostu, alături de o scurtă caracterizare a creaţiei sale, plasată în 
succesiunea celei brâncuşiene: „influenţa lui Brâncuşi se manifestă atât în limbajul plastic, cât şi în spiritul în care 
este concepută sculptura.” Fără să-şi fi afirmat deschis ascendenţa în opera lui Brâncuşi şi fără să fi fost printre 
discipolii acestuia, George Apostu este unul dintre sculptorii generaţiei sale care lasă să se recunoască în creaţia lor 
izvorul de inspiraţie brâncuşian. Iniţiativele culturale recuperatorii în România zilelor noastre sunt tot mai rare, dar, 
în compensaţie pentru puţinătatea lor, cât se poate de serioase şi de asumate. În urmă cu câţiva ani, chiar la el acasă, 
adică la Stănişeşti, judeţul Bacău, locul naşterii sale şi cel unde a fost inaugurată casa memorială ce-i poartă numele, 
a început să se organizaze o tabără de vară de sculptură. Iniţiativa unui astfel de gest cultural cu bătaie lungă, adică 
purtător de efecte şi de roade artistice şi culturale destinate viitorului, îi aparţine lui Dinu Apostu, nepotul 
sculptorului, care, tocmai pentru a putea concretiza o idee generoasă, a înfiinţat Asociaţia de Prietenie Româno-
Franceză şi i-a convins şi pe edilii locali de importanţa recuperării şi a păstrării memoriei unuia dintre cei mai 
importanţi sculptori ai secolului XX. 

 
 
 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

187 
 

Pictorul Nicu Enea - repere ale unui destin uman 
Profesor învățământ primar Dumitru Maria 

Școala Gimnazială ,,Alexandru cel Bun” Bacău 
 
Nicu Enea a văzut lumina zilei la 29 mai 1897 în satul Valea Arinilor,din comuna Măgireşti judeţul Bacău. 

A fost elev al Şcolii Normale de învăţători din Piatra Neamţ. Funcţionează ca învăţător la Goioasa şi Ciugheș-
Palanca(Bacău). Pasiunea pentru desen se manifestă din copilărie. 

Din 1921 devine student la Şcoala de Arte Frumoase din Bucureşti, unde studiază pictura cu G.D. Mirea şi 
Camil Ressu.Facultatea a urmat-o cu mari întreruperi deoarece părinţii săi nu aveau suficiente resurse materiale. 
Între anii 1923 - 1925, întrerupe studiile şi funcţionează ca profesor suplinitor la catedra de desen a Şcolii Normale 
din Bacău. Aici îi cunoaşte pe profesorul pedagog Grigore Tăbăcaru şi pe dramaturgul Ion Luca, ambii profesori la 
acea şcoală. 

În toamna lui 1925 Nicu Enea îşi reia studiile universitare. Frecventează cursurile Academiei libere de 
pictură din București. Anul 1926 a fost un an plin de împliniri profesionale, dar şi de bucurii în plan personal. A 
deschis trei expoziţii personale „cu subiecte rustice” și s-a căsătorit cu Elvira Paloşanu Gârleanu, nepoata 
scriitorului Emil Gârleanu. 

La Salonul Oficial expune două lucrări: Elvira şi Cap de Studio( 1927), iar în1928 lucrarea La depănat este 
premiată. Vacanţa din vara anului 1932 o petrece la Balcic, la invitaţia reginei Maria. Enea avea să aducă o 
schimbare de optică în creaţia sa, în special în privinţa coloritului. Acest fapt va fi lesne observat la expoziţia 
deschisă în anul următor. Aceasta cuprindea un număr de 80 de tablouri, dintre care 20 erau pictate la Balcic. N. 
Tonitza spune acum că se vede că pictorul „s-a scăldat în soarele torid şi în baia lunară de neon a Balcicului”. 

Timp de un an şi jumătate cât a vizitat Macedonia,Muntenegru, pictează peste 200 de peisaje dar după cum 
avea să mărturisească deschis într-o scrisoare „Eu ştiu că în lucrările mele de aici nu e prins şi sufletul meu. O ţară 
străină, oricât ar fi de frumoasă rămâne plăcută ochiului, dar străină sufletului”. O serie din picturile lucrate acolo se 
află în colecţia Muzeului de Artă din Bacău, iar şase sunt expuse la Casa memorială a pictorului(Corăbii şi Bărci la 
Dubrovnik, Stradă din Péck, Baia veche din cartierul turcesc din Skoplje,În piaţa din Péck Schiţă din portul Kotor). 

În anul 1935 participă cu două lucrări la Salonul Oficial: Peisaj și Macedonia. Tot atunci participă la 
Expoziţia Internaţională de la Paris cu portretul soţiei pentru care primește medalia de argint. Medalia de aur nu s-a 
acordat. Acum obţine şi o importantă comandă pentru decorarea aripii drepte a Palatului regal. Lucrările au fost 
lucrate în atelierul de la Bacău şi se pare că au cerut un efort de imaginaţie mare, subiectele fiind impuse. Lucrarea 
aceasta a însemnat definitiva consacrare a artistului Enea. Vernisajul din 1936 s-a desfăşurat în prezenţa membrilor 
Casei Regale precum şi a numeroase personalităţi politice şi culturale ale vremii. Din păcate, în timpul 
bombardamentului asupra Bucureştiului din anul 1944, aripa dreaptă a Palatului a fost distrusă. Printre lucrările 
distruse se numără şi cele semnate de Enea. Peste ani, lucrările au fost restaurate, iar în prezent o parte din ele sunt 
expuse în Noua Galerie de Artă Modernă a Muzeului Naţional. 

În anul 1938 începe să picteze o biserică, nou construită, în oraşul Bacău.Este vorba de Biserica Sfinţii 
Voevozi Mihail şi Gavril din Cartierul C.F.R. Construcţia bisericii fusese posibilă cu sprijinul ministrului de finanţe 
Mircea Cancicov. O parte din desenele care le-a făcut pentru acest lăcaş de cult se află în colecţiile Muzeului de 
Artă din Bacău. Pictura a fost realizată în tehnica numită encaustică, tonurile folosite fiind pastelate. Din păcate în 
prezent nu se mai păstrează pictura originală, tonurile calde, pastelate, care diferenţiau altă dată această biserică de 
altele din oraş au fost înlocuite cu tonuri puternice şi reci la renovarea care s-a făcut în anul 1978. 

 
 

Un monstru sacru al ecranului românesc - Ernest Maftei 
Profesor Iosub Maricica 

Colegiul Național Pedagogic „Ștefan cel Mare” Bacău 
 
Actor de teatru și film; poet, dramaturg, epigramist; fost deținut politic. 
„Eu vin de departe, de demult, 
Desculț, pe drumuri de jar 
Abia cât mai pot să ascult 
Cum sfârâie zgura 
Ce-o duc în desagă. 
Povara întreagă 
Își cată altar.” 

(Ernest Maftei, „Am venit”, vol. Autografe) 
Povestea fiecăruia dintre noi începe într-un loc. Povestea lui Ernest Maftei, 

Bădia – cum îi plăceau prietenilor să-l cheme, a început în prima lună de primăvară a 
anului 1920 pe malul Siretului. Bădia s-a născut în satul Prăjești, comuna Prăjești (din 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

188 
 

2005), într-o familie de oieri venită din Ardeal. Copilăria și tinerețea și le-a petrecut în satul natal, unde frecventează 
cursurile școlii primare. Urmează apoi, la insistențele tatălui, Școala Normală de la Bacău, ajungând învățător, fără a 
profesa însă. 

În timpul liceului, la 17 ani, devine lider al organizației anticomuniste a tineretului național – creștin „Frăția 
de Cruce” (F.D.C.). În anul 1938, este închis în lagărul de la Vaslui pentru o perioadă de cinci luni. 

După diferența de bacalaureat se înscrie la Iași la medicină, la care renunță după trei luni, și se înscrie la 
vioară și teatru. Între anii 1941 și 1945 studiază la Conservatorul de muzică și Artă Dramatică din Iași al cărui 
absolvent devine. Tot în această perioadă este arestat și condamnat de autoritățile antonesciene pentru activitate în 
F.D.C. Astfel, trece, ca deținut politic, prin închisorile de la Galați, Jilava și Văcărești. A fost judecat de patru ori 
pentru apartenență la Mișcarea Legionară, dar este achitat de fiecare dată. 

În anul 1942, Victor Ion Popa îl scoate de pe front, angajându-l la echipele artistice pentru armată ce țineau 
de Teatrul „Muncă și lumină” din Iași. 

În anul 1945, îl găsim la Teatrul Poporului, unde joacă sub numele de Erman Valahu.  
Este o perioadă grea, de efervescență artistică: scrie teatru, joacă la deschiderea teatrelor din Bacău (1948), 

Pitești și a Teatrului de Comedie din București, debutează în cinematografie. 
În anul 1952, se angajează la Teatrul Odeon (fost CFR Giulești) de unde iese la pensie în anul 1970, la 

vârsta de 50 de ani. Ernest Maftei a jucat mult cu Colea Răutu, inclusiv în seriile cu haiduci, cei doi fiind colegi și la 
teatrul.  

Din acest an se dedică în totalitate filmului, stabilind un record de roluri, peste 200. Urmează o carieră de 
excepție în cinematografie în care rolul predilect este cel secundar, cu apariții de „culoare”, pitorești. „Într-un film 
în care rolul principal era un locotenent, eu eram precis ordonanța. Am reprezentat poporul român.” 

Devine unul dintre cei mai populari actori, întemeind, în anii 1980, alături de Colea Răutu și de alți actori, 
Uniunea Cineaștilor din România. „Regizorii învățau de la mine și de la Colea. Aveam o vorba: «Dacă vreți ca 
filmul să aibă succes: Distribuiți - ne!». 

În noaptea de 21 decembrie 1989 participă, alături de tineretul român, la manifestația anticomunistă din 
Piața Universității. Prima perioadă a regimului neocomunist va însemna pentru Bădia persecuții mai mari decât în 
regimul ceaușist, după cum avea să declare personal, în diverse interviuri. 

Ernest Maftei este, începând cu ianuarie 1990, unul din reperele Pieței Universității, îndemnând tineretul să 
lupte împotriva comuniștilor care își consolidau puterea. 

După 1989 activează pentru Libertate, Dreptate și Credința Strămoșească, precum și pentru instaurarea 
Statului de Drept în societatea românească, în diferite organizații civile și politice.  

Din 1997 devine membru al Partidului „Pentru Patrie”, alăturându-se luptei vechilor săi camarazi de 
credință și suferință. 

Cochetează și cu televiziunea, moderând emisiunea cu caracter agricol „Ferma” difuzată pe TVR 2, dar 
apare și în diverse reclame publicitare.  

Dar „visul meu a fost să scriu”, mărturisește Ernest Maftei în anul 1999. Debutul său ca scriitor se produce 
pe vremea când era elev al Școlii Normale din Bacău. „Eu când m-am dus și m-am înscris la Iași, nu m-am dus ca 
să mă fac actor, m-am dus să învăț cum să scriu piese de teatru”: - „Umbre din trecut” (1943), „Răzeșii lui 
Bogdan” (1953), „Îndoiala” (1957). În anul 1960 ia premiu pe țară la un concurs de epigrame, fiind inclus în 
„Enciclopedia epigramiștilor români”. Poeziile scrise de-a lungul anilor au fost adunate în placheta „Autografe”, 
volum apărut în anul 1997. 

Bădia Ernest Maftei rămâne în memoria societății românești ca un actor cu o popularitate uriașă, 
bucurându-se de premii și distincții naționale (Meritul Cultural clasa I, la care a renunțat pentru a nu se deconspira, 
Premiul Uniunii Cineaștilor, Premiul UCIN), ca și de simpatia publicului românesc. 

„Un punct … încă nedefinit, 
cu ifose de Univers 
pe-acest rotund m-am rătăcit 
Într-un vârtej greu de-nțeles 
Abia am poposit 
Lăsând o urmă de nimic 
În praful învechit 
C-am și plecat de unde am venit.” 

(Ernest Maftei, Am plecat, vol. Autografe) 
Marele actor se stinge din viață în dat de 19 octombrie 2006, la vârsta de 86 de ani. Bătrânelul sfătos, mic 

de statură, dar cu inimă cât roata carului a încălzit sufletele spectatorilor cu talentul său și vorba-i șugubeață. Pofta 
de viață, limbajul savuros și alura de Bădie te făceau să-l privești pe Ernest Maftei ca pe un personaj fugit parcă din 
poveștile lui Ion Creangă. Peste 200 de roluri în film, peste 50 de roluri principale, a fost judecat și achitat de patru 
ori pentru apartenența la mișcarea legionară, o carieră încununată de succes îl fac pe Ernest Maftei să rămână în 
galeria marilor actori români. 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

189 
 

Bibliografie: 
Eugen Budău, Bacăul literar, Editura Universitas XXI, 2004, pp. 322 – 323; 
Diana Popescu, Adevărul literar și artistic, 472/1999 (interviu); 
ro.wikipedia.org – Ernest Maftei; 
www.cinemagia.ro; 
www.videofil.ro; 
www.port.ro – Ernest Maftei. 

 
 

Dimitrie Berea - pictor băcăuan 
Profesor învățământ primar Mocondoi Daniela-Cristina 

Școala Gimnazială „Alexandru cel Bun” Bacău 
 

Pictorul post-impresionist, Dimitrie Berea, s-a născut la Bacău în data de 2 noiembrie 1908, într-o familie 
înstărită, tatăl avocat-politician cunoscut al urbei, iar mama pictoriță. A urmat cursurile primare la Liceul ˶Ferdinand 
I” având profesor de desen pe George Bacovia. La vârsta de 19 ani ajunge student la Academia de Arhitectură și 
Arte din București, unde este remarcat de pictorul Nicolae Tonitza. Talentul său îi aduce în 1937 o bursă din partea 
statului italian și astfel pleacă la Roma, la Academia Regală de Arte Frumoase unde studiază pictura, arta 
decorativă, sculptura, scenografia și grafica. S-a stabilit la Paris și  și-a expus lucrările în cele mai mari galerii ale 
lumii, alături de Matisse, Picasso, Bonnard, Van Dongen, devenind „noul apostol” al „școlii de la Paris”, arta lui 
fiind considerată ca o sinteză a Impresionismului cu Fauvismul. A devenit în anii  3̓0 cel mai promițător tânăr artist 
plastic al României ce s-a remarcat ulterior ca portretist. A devenit pictor oficial al marilor familii nobile europene, 
case regale, șefi de state și al vedetelor de la Hollywood, precum Sir Winston Churchill, Ducesa de Windsor, Sir 
Lawrence Olivier, Bette Davis, Henry Ford II, Katerine Hepburn, Regele Carl al Danemarcei, Regina Elizabeta a II-
a a Angliei.  

În anul 1943 revine în România și este numit director și curator al Muzeului Th. Aman. În anul 1944, 
uimește lumea artelor din București cu  nouă expoziție personală, la Căminul Artei-Kretzulescu cu un volum de 
prezentare scris de Giuseppe Galasi, Antonio Petruci și S. A. Luciani. Simpatizant al mișcării de dreapta este obligat 
să părăsească România în 1946, devenind în scurt timp ˶noul apostol” al Școlii din Paris. Odată cu căpătarea 
cetățeniei franceze, în 1950, lumea nu mai are margini. Locuiește periodic la Paris, New York, San Francisco și 
Beverly Hills. În anul 1961 primește premiul „Grand Prix Hors Concours”, la „Salonul Internațional al Artei 
Moderne” de la Paris. 

După ce divorțează de prima soție, Berea se căsătorește în 1972 cu Alice Guerielli, nepoata ultimului rege 
al Georgiei, căsătorie ce a durat aproape trei ani. În 14 ianuarie 1975, sfâșiat de cancer, se stinge la Paris, în plină 
faimă și cunoscut mai mult în lume decât în țara sa de baștină. Soția sa a vândut o bună parte din tablouri iar o parte 
le-a donat orașului Berea din statul Kentucky fondând cea mai mare colecție din lume a pictorului în muzeul 
modern Dimitrie Berea Gallery- Berea College- Berea.  

Muzeu de Artă din Bacău deține două lucrări ale pictorului și o fotografie a sa, donată de acesta Liceului 
„Ferdinand I”, în 1967. 

    
˶Le Beau-Sejour au balcon” – Dimitrie Berea 

 
 
 
 
 
 
 
 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

190 
 

Fotografiile și actele familiei – surse de informare 
Profesor învățământ primar Leonte Rodica 

Școala Gimnazială „Alexandru Ioan Cuza” Bacău 
 

Patriot este cel care își iubește locurile țării natale, obiceiurile și tradițiile strămoșești, trecutul glorios al 
neamului, eroii care au slujit patria cu credință, care au luptat pentru a o păstra liberă. Mânată de aceste aceste 
cuvinte, motivată și de citatul Mareșalului Ion Antonescu „Un popor care nu-și respectă trecutul și datina creștină, 
un popor care își pierde credința, un popor care nu cultivă iubirea pentru moșii și strămoșii săi este un popor 
condamnat.”, dar și de dorința de a fi un exemplu pentru elevii mei, am răscolit prin documentele și amintirile 
familiei (fotografii, acte – dovezi ale existenței) și vă prezint o părticică din contribuția înaintașilor la existența 
noastră ca țară și popor. 

Copil fiind, seara, înainte de culcare, în pat la lumina focului care ardea în sobă, când bunicii materni îmi 
prezentau aspecte din viața lor și a rudelor (care erau preocupările lor în copilărie, cum au învățat și cine i-a învățat, 
despre cât de greu i-a fost bunicii acasă cu un copil mic când bunicul a fost în război, despre foamete etc) nu 
realizam cât de norocoasă sunt să-i am pe amândoi lângă mine. Crescând mi-am dat seama de acest lucru, iar acum, 
în an Centenar, cred că este cel mai potrivit să vă împărtășesc faptul că sunt mândră de bunicii și străbunicii mei. 

Bunicul matern, Leonte T. Dumitrache, născut pe 18.10.1907, a participat la cel de-al II-lea Război 
Mondial, fapt confirmat de documente. La plecarea pe front și-a lăsat acasă soția care trebuia să aibă grijă de 
gospodărie (animale, pământ), dar și pe prima fiică a lor care avea abia un an. A fost înrolat în Regimentul 16 
Artilerie, în perioada 22.06.1941 – 01.11.1941, conform certificatului nr. L 1220 din 08.11.1995. Îmi amintesc cum 
îmi povestea cât de greu i-a fost pe front (lipsa hranei, condițiilor, teama de a nu fi următoarea victimă, despărțirea 
de camarazi, prieteni etc), faptul că s-a întors acasă cu păduchi, dar s-a întors la familie, spre deosebire de alți 
consăteni, prieteni care au fost luați prizonieri sau nu au fost la fel de norocoși.  

Bunica, Leonte Frăsîna, îmi povestea cu mândrie, dar și amărăciune în același timp despre cum fratele cel 
mai mare, Lungociu Mircea, nu a avut același noroc ca soțul ei sau ca tatăl ei (străbunicul Lungociu Neculai care a 
participat la Primul Război Mondial, iar în luptele de la Mărășești a căzut în apă de pe pod în urma împușcăturii în 
picior, fiind salvat de către camarazi, dar rămânând cu urmări până la moarte) – a murit pe front, la datorie. 

Viața este o lecție de istorie, iar documentele familiei constituie o sursă importantă de informare pentru 
reconstituirea unor evenimente din viața înaintașilor, parte a istoriei noastre ca popor. 

Pot afirma că bunicii și străbunicii materni s-au implicat pentru păstrarea unității neamului și pentru 
libertatea noastră!  
 

 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

191 
 

     
 

      
 

 

     
 

 

Leonte Frăsîna, Dumitrache Lungoci Mircea 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

192 
 

Nadia Comăneci – zeița de la Motreal 
Profesor învățământ primar Pintilie Alina-Cecilia 

Școala Gimnazială „Ștefan Luchian” Moinești 
 

Numele predestinat, Nadia, însemană „speranță”. Impresionați de o eroină dint-un film sovietic, părinții o 
botează astfel. 

S-a născut în data de 12 noiembrie 1961, la Onești, într-o familie modestă, devenind cunoscută în 
gimnastica europeană la vârsta de 13 ani, cu ocazia Campionatelor Europene de la Skien, Norvegia (1975), când a 
câștigat trei medalii de aur și una de argint. În același an, agenția de știri Associated Press a numit-o „Atleta 
Anului”. 

A devenit o stea a gimnasticii mondiale la Jocurile Olimpice de Vară de la Montreal, Canada, în anul 1976, 
cand a reușit două recorduri absolute: prima gimnastă din lume care a obținut nota maximă (10), la olimpiadă ( de 
șapte ori) și câștigarea a cinci medalii, astfel: trei de aur (la individual compus, bârnă și paralele), una de argint (pe 
echipe – compus) și una de bronz (sol). A fost supranumită: „steaua de la Montreal”, „steaua gimnasticii mondiale”, 
„zeița de la Montreal”. 

În toamna anului 1976, Nadia şi echipa de gimnastică a României au fost invitate de preşedintele Mexicului 
pentru un turneu demonstrativ. Ea a primit din partea oficialului mexican o maşină electrică de două persoane, ca 
urmare a succesului de la Montreal. 

În anul 1977, marele comentator sportiv Ioan Chirilă i-a dedicat o carte, intitulând-o simplu: „Nadia”. 
Tot în 1977, Nadia a fost primită la ONU de preşedintele acestui for, care dorea să o cunoască. A primit 

„Medalia ONU pentru pace”. 
În 1977, o televiziune americană i-a propus Nadiei rolul principal într-un film în care ea urma să 

interpreteze rolul unei eroine din poveştile pentru copii. Partidul nu a aprobat acest lucru. 
La începutul anului 1977, Ion Ţiriac şi un grup de la televiziunea NBC au venit la Bucureşti, oferind un 

milion de dolari pentru 10 demonstraţii susţinute de Nadia în SUA. Propunerea a fost respinsă de PCR. În schimb, 
în toamna aceluiaşi an, echipa de gimnastică a României a făcut, totuși, un circuit „demonstrativ” în SUA, primind 
numai 100000 de dolari. Data de 18 octombrie 1977, cand a ajuns la Chicago (Illinois) a fost decretată de primarul 
oraşului drept „Ziua Nadia Comăneci”.  

În anul 1977, regele Baudouin al Belgiei şi regina au venit special într-o vizită privată la Oneşti, pentru a o 
întâlni pe Nadia. Ea a făcut şi o demonstraţie pentru ei. 

Nadia a mai câștigat două titluri de campioană europeană (Praga, 1977 și Copenhaga, 1979).  
A fost primul sportiv din istoria gimnasticii care a reușit performanța de a deveni de trei ori campioană 

mondială. 
Înaintea Campionatelor Mondiale de la Fort Worth (Texas), din 1979, organizatorii au cerut protecţie 

sporită în jurul delegaţiei României şi, în special, în jurul Nadiei, deoarece existau informaţii privind o posibilă 
răpire a româncei. 

După ce România a cucerit titlul mondial la Fort Worth, magazinul „Pheny” din oraş, a fost deschis special 
duminica pentru ca membrii delegaţiei României să poată face cumpărături pentru ei şi pentru Nadia, care tocmai 
fusese operată la mână. 

La Jocurile Olimpice de la Moscova (1980), deși câștigase două medalii de aur (la bârnă și sol) și una de 
argint (echipă compus), a fost defavorizată de arbitri după evoluția reprezentantei țării-gazdă, Davîdova, Nadia 
obținând medalia de argint. Atunci s-a retras din activitatea competițională. 

După Jocurile Olimpice din 1980, Nadia a primit o ofertă de 250.000 de dolari pe an din partea unei 
televiziuni japoneze, pentru a fi prezentă săptămânal la o emisiune. Totul s-a oprit la Cabinetul numărul 1. 

În 1980, la finalul anului, la Novara (Italia) s-a organizat un concurs al cărui premiu era un Fiat 850. Nadia 
a concurat şi l-a câştigat.  

În anii 1980, Regele Hussein al Iordaniei a venit cu întreaga suită pentru a vedea un antrenament al Nadiei.  
Între 1984 și 1989 a fost membră a Federației Române de Gimnastică și a ajutat la antrenarea gimnaștilor 

juniori români. 
În 1981, Nadia a participat, împreună cu echipa,  la o serie de demonstraţii în SUA. După aceea, s-a  dus în 

vizită la apartamentul iubitei de atunci a lui Ilie Năstase, interpreta Diana Ross, ale cărei fete erau fani ai Nadiei. 
A fost pregătită la lotul național de soții Márta și Béla Károly, care au emigrat în SUA, așa cum a făcut-o și 

Nadia, în noaptea de 27/28 noiembrie 1989. 
În 1994, s-a căsătorit cu gimnastul american Bart Conner și au împreună un fiu. 
După retragerea din gimnastică a desfășurat diverse activități în gimnastică, în presă, afaceri, funcții în 

Comitetul Internațional Olimpic, UNICEF etc, acte de caritate. 
Nadia Comăneci a îndeplinit funcțiile: vicepreședinte al Consiliului Director al Special Olympics, 

Președinte Onorific al Federației Române de Gimnastică, Președinte Onorific al Comitetului Olimpic Român, 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

193 
 

Ambasadorul Sporturilor Românești, Vicepreședinte în Consiliul Director al Asociației Distrofiei Musculare, și 
membră a Fundației Federației Internaționale de Gimnastică. 

A fost distinsă cu numeroase medalii, ordine și titluri. A primit de două ori cu Ordinul Olimpic, acordat de 
Comitetul Internațional Olimpic. 

Prima carte publicată (2003) s-a intitulat: „Letters t a young gymnast/Scrisoare către o tânără gimnastă”. 
Bibliografie: 
Neacșu, Marius-Cristian, Neguț, Siviu, Mică enciclopedie a României pentru copii, București, Art, 2016; 
Vieru, Nicolae, Călătorie în lumea gimnasticii, București, 2015; 
https://www.click.ro/sport/alte-sporturi/13-lucruri-pe-care-nu-le-stiai-despre-nadia; 
comanecihttps://ro.wikipedia.org/wiki/Nadia_Com%C4%83neci. 

 
 

Un băcăuan recunoscut la nivel mondial – Tristan Tzara 
profesor dr. Pistol Alina-Ramona  

Școala Gimnazială „George Enescu” Moinești 

 

Statuia lui Tristan Tzara, Parcul central, Moinești 

Destinul unui oraş aderă la figura emblematică a unei personalităţi culturale, or anvergura europeană şi 
internaţională a personalităţii lui Tristan Tzara trebuie să se bucure de toată atenţia şi de aprecierea  succesorilor săi 
– cu atât mai mult, a băcăuanilor. Samuel Rosenstock, mult mai cunoscut sub pseudonimul literar Tristan Tzara, s-a 
născut în 1896, pe 16 aprilie, la Moineşti, într-o familie relativ înstărită, tatăl său fiind implicat în exploatarea 
petrolului. De numele lui Tristan Tzara avea să se lege, câţiva ani mai târziu – și pentru totdeauna, manifestarea 
insurecţională a avangardismului, cunoscută sub numele de dadaism. 

Dadaismul, definibil drept un curent literar nihilist, ia naştere pe fundalul unei Europe aflate în plin război 
mondial, ca simptom și contrareacție la o societate marcată de abominabil şi de masacru, dar care doreşte să menţină 
cu orice preţ iluzia existenţei de tip burghez. În circumscrierea acestuia în zodia lui „Nu”, ca spaţiu al 
debusolantului, al jocului deconcertant de factură lingvistică, al polarizărilor ideologice, prin raportarea la literatura 
anterioară, meritul îi revine lui Tzara. Denumirea sa fost o opţiune hazardată, obţinută prin alegerea aleatorie a 
termenului Dada, din Dicţionarul Larousse, gest care se dorea o farsă la adresa unei generaţii întregi de cititori, 
formată în spiritul unei poetici bombastice, preţioase şi redundante58.  

Din toată această definiţie, membrii Cabaretului „Voltaire” îşi însuşesc, ca deviză, expresia „Fiecare are 
Dada-ul său!” Meritul major al lui Tzara, în contextul debutului dadaismului, la Zürich, este acela de a fi fost cel 
mai activ promotor al său, deschizând o Galerie Dada, în care îşi ţine conferinţele asupra noii arte, cu precădere, 
asupra celei abstracte şi publicând cele patru numere ale revistei ,,Dada 1” (1917), care îşi câştigă în scurt timp un 
renume internaţional. Este şi perioada publicării primelor texte dadaiste ale lui Tzara, în volumul Prima aventură 
cerească a domnului Antipyrine (1916), Douăzeci și cinci de poeme (1918) şi șapte manifeste Dada, din care se 
demarcă o „(...) credinţă indiscutabilă în fiecare zeu produs imediat al spontaneităţii:  dada”.            

Mutarea scriitorului de origine română la Paris, după 1919, coincide și cu transferul dadaismului într-un 
spațiu cultural având oportunitatea accederii la un public internațional. Dadaismul lui Tzara duce mai departe, în 
spațiul francez, jocul hazardului, noua poetică a asocierii arbitrare de cuvinte, căutarea unei sintaxe debusolante, 
prin asocieri inedite de cuvinte, inconformismul, atât în formă, cât şi în conţinut, eliberarea semnificantului şi 

                                                 
58  «Dada. Lingv. Termen copilăresc, care este folosit pentru a desemna un cal. Fig. Idee obsesivă, înclinaţie». 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

194 
 

relativizarea maximală a sensului: „Luaţi un ziar/Luaţi nişte foarfeci./(…) Decupaţi articolul/(…) Scoateţi cuvintele, 
unul câte unul, dispunându-le în ordinea în care le veţi extrage./Copiaţi-le conştiincios./Poezia vă va semăna”59.  

Poemele publicate de Tzara în revistele ,,Sic”, ,,Nord-Sud” şi ,,Dada” constituie reflexii ale seriei 
articolelor-manifest, apărute în revista „Littérature” și în buletinul „Cannibale” (1920), marcate de puneri în scenă 
şocante, precum și de vehicularea unor concepte precum: „spontaneitate”, „dezgust”, „întâlnire a contrariilor”, 
„dezordine”, „distrugere”, „carambol”60. 

În miezul concepției dadaiste stă convingerea într-o ,,(…) credinţă indiscutabilă în fiecare zeu, produs 
imediat al spontaneităţii: dada”61, privilegiind principii precum: jocul hazardului; o poetică a asocierii arbitrare de 
cuvinte; căutarea unei sintaxe debusolante, prin asocieri inedite de cuvinte; inconformismul, atât în formă, cât și în 
conținut; eliberarea semnificantului; relativizarea sensului – elemente pe care le-am considerat adaptabile unui 
atelier de creație și bază a experimentului propus. 

O altă dimensiune a dadaismului a fost cea plastică, prin vehicularea tehnicii colajului de către pictorii 
dadaiști – Francis Picabia, Pablo Picasso, Marcel Duchamp, Max Ernst ori K. Schwietters. De menționat este și 
estetica originală a lui Hannah Höch ori Raoul Hausmann, în domeniul fotomontajului, care combină colajul cu 
fragmente de text ori cuvinte꞉ o ,,pictopoezie”, despre care teoretiza Victor Brauner, în revista ,,75 HP”, octombrie 
1924 – un spațiu al interferențelor dintre imagine și cuvânt, în care verbul devine parte integrantă a alchimiei 
imaginii. 

Specifice mișcării dadaiste au fost și acele happening-uri – jocuri de-a poezia și de-a imaginea, puse în 
scenă, prin recitaluri în care și-au aflat loc improvizația, muzica, dansul, prin gesturi transfigurând realitatea, 
sintetizând natura umană și efectele alienante ale spațiului contemporan. Finalitatea artistică obținută astfel afirmă  
convingerile formulate de către Huelsenbeck, în primul Manifest Dadaist de la Berlin (atât de actuale, am adăuga 
noi): ,,Cea mai mare artă va fi cea care va reprezenta, printr-un conținut conștient, multiplele probleme ale epocii, 
cea care-i va face pe oameni să resimtă că, zguduită de exploziile de săptămâna trecută, își regrupează membrii sub 
loviturile din ajun. Cei mai buni artiști, cei mai uluitori, vor fi cei care, la orice oră, își ridică bucățile trupului lor în 
tărăboiul caracterelor vieții și, înverșunându-se împotriva intelectului timpului, sângerează din mâini și din inimă. 
(…) Pentru Dadaism în cuvinte și-n imagini, pentru evenimente dadaiste în lume.”62   

Cu aceeași febrilitate cu care crease dadaismul se desparte Tritan Tzara de acesta, în 1929, orientându-se 
către suprarealism. Ulterior acestei opțiuni, existența sa se desfășoară în spațiul francez, fiind marcată de aderarea la 
Rezistența Franceză, în timpul celui de-Al Doilea Război Mondial, de căpătarea cetățeniei franceze, în 1947, de 
publicarea unor lucrări, într-un limbaj poetic dedicat condiției umane ( L'Homme approximatif , 1931; Parler seul, 
1950 și La Face intérieure, 1953), precum și de decesul său din 1963 și de înhumarea în Cimetière de 
Montparnasse, Paris. 

Tristan Tzara este celebrat de către moineșteni, în fiecare an, începând cu anul 2012, în jurul datei de 16 
aprilie, în cadrul Simpozionului Naţional ,,Tristan Tzara şi Cultura Dada”, eveniment ce prilejuiește expoziții, 
lansări de carte, concerte, spectacole de teatru, vizionări de filme, recitaluri, colocvii, experimente artistice, 
recitaluri – toate acestea punând în formă un basm despre prinţul-artist care a devenit un contestatar recunoscut pe 
toate meridianele. 

 
 

Costumul popular – identitatea unui popor 
Profesor învățământ primar Maxim Mirela 

Școala Gimnazială „Alexandru Ioan Cuza” Bacău 
 

Portul popular reprezintă una dintre cele mai importante forme de cultură ale unui popor, pe baza lui 
realizându-se numeroase cercetări: geneza istorică şi etapele principale de evoluţie, formele contemporane şi aria de 
răspândire, originalitatea sa în raport cu portul altor popoare, contribuţia lui în procesul de geneză al unui popor. 

În îndelungatul proces de evoluţie al costumului popular s-au înregistrat progrese mai mult în 
înfrumuseţarea pieselor de bază, decât în perfecţionarea sau îmbunătăţirea croielii. Piesa de bază a fost cămaşa, 
purtată atât de bărbaţi, cât şi de femei. Costumul bărbătesc avea o piesă specifică, şi anume iţarii, iar cel femeiesc 
fota sau catrinţa. Dintre hainele pentru sezonul rece este sarica, dar şi pieptarul, confecţionat din piele de animal sau 
căciula, moştenită de la daci. 

În evoluţia portului popular se evidenţiază trei etape. În prima etapă portul românesc s-a individualizat în 
raport cu cel al popoarelor vecine şi s-a diferenţiat în funcţie de zonă. Cromatica s-a diferenţiat local pe categorii de 
vârstă şi zonal prin preferinţele pentru anumite tehnici, motive, etc. 

                                                 
59 Tristan Tzara, Manifestul despre iubirea slabă şi iubirea amară, 1920.  
60  Tristan Tzara, Louis Aragon, André Breton, „Pour Dada”, 1920. 
61 Tristan Tzara, buletinul ,,Dada”, I, 1917. 
62 Marc Dachy, Dada. Revolta artei, București, Ed. Univers, s.a., p. 35. 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

195 
 

Cea de a doua etapă a fost influenţată de zona orăşenească.Materialele industriale au înlocuit textilele 
casnice. Piesele de influenţă orăşenească au apărut ca protectoare ale celor tradiţionale (bluza peste cămaşă, năframa 
în locul maramei albe, etc). Curând, piesele tradiţionale au fost înlocuite în portul zilnic, şi mai apoi în portul de 
sărbătoare. Declinul portului traditional s-a accentuat în mai multe zone odată cu dezvoltarea economiei de schimb 
şi a legăturilor cu oraşele. La părăsirea portului traditional românesc a contribuit şi ţărănimea înstărită , care în lupta 
pentru avere şi din dorinţa de evidenţiere a adoptat costumul orăşenesc. În cea de a treia etapă, contemporană, 
costumul popular nu se mai foloseşte în mod  regulat sau la treburile agricole. Portul se mai foloseşte local pentru 
valorificarea tradiţiilor artistice sau la evenimente şi sărbători, în regiuni ale ţării unde se mai păstreză datinile şi 
obiceiurile străvechi. 

Grija omului pentru înfăţişare şi atenţia acordată aparenţelor a constituit dintotdeauna un element 
definitoriu pentru umanitate. Cu toate că moda se schimbă de la an la an şi omul cade pradă adesea tentaţiei de a i se 
plia, vestimentaţia este transformată pentru a purta mesaje sociale, morale, estetice, de ierarhie socială. 

Veşmântul apare menţionat încă din mitul originii, secvenţa expulzării Evei şi a lui Adam din grădina 
Edenului. Haina are aici două înţelesuri: poate fii considerată un dar divin, dar de asemenea simbolizează decăderea 
finite umane. Frunza de smochin reprezintă în acelaţi timp conştientizarea goliciunii, dar şi recunoaşterea păcatului.  

De-a lungul timpului, veşmântul primeşte semnificaţie socială, devenind o modalitate de a cunoaşte rangul 
şi ierarhia. Podoabele, materialele, culorile, croiala, devin elemente ale costumului prin care societatea interpretează 
apartenenţa purtătorului. De asemenea, haina transmite emoţii şi semtimente. De exemplu, albe sau negre, hainele 
de doliu transmit durerea rudelor, iar în anumite comunităţi reprezintă un mod de a-i proteja pe cei vii de spiritele 
morţilor. 

Desluşirea mesajului social al costumului popular implică o atentă citire a tuturor semnelor existente 
(forme, culori, accesorii, etc). Costumul popular comunică şi date de ordin naţional, fiecare popor arborandu-şi 
portul tradiţional ca şi drapelul, ambele având aceeaşi valoare simbolică. 

Ca element utilitar, costumul se raportează la condiţiile geografice şi de climă, la ocupaţii şi meşteşuguri. 
Ca element de podoabă, el este legat de cele mai importante ceremonii din viaţa purtătorului. Costumul popular are 
ca piesă de bază cămaşa lungă, de culoare albă. Cu o evidentă influenţă bizantină, costumul popular nu poate fi 
imaginat cu cămaşă cu mâneci scurte. Pentru mult timp, lungimea cămăşii a fost impusă de moravuri şi s-a menţinut 
ca simbol al dependenţei sexului feminin. De la naştere şi până la moarte, cămaşa îl însoţeşte pe ţăran la muncile 
câmpului şi la sărbători. Ea îndeplinşte, de asemenea, rolul de marcă socială, în cadrul societătii rurale. Există o 
cămaşă a duminicilor, a sărbătorilor de peste an, a Paştelui şi Crăciunului,  cămaşa fecioarei şi a văduvei, a nunţilor, 
a naşterii şi a botezului, a datinilor şi obiceiurilor, cămaşa morţii. Pentru ţăranul român, naşterea, nunta şi 
înmormântarea erau evenimentele cele mai importante, fiind tratate în conformitate cu indicaţiile şi interdicţiile 
moştenite prin tradiţie. În cazul unei logodne, dacă fata accepta, era obligată sa ţeasă şi să brodeze cămaşa de mire şi 
năframa. Cămaşa de mire urma ca mai târziu să fie folosită ca prima cămaşă a pruncului sau cămaşa de 
înmormântare a soţului. Năframa era legătura celor doi tineri în faţa lui Dumnezeu, prin participarea ei la ceremonia 
nunţii, ca semn al fertilităţii (fiind purtată de mire la încingătoare), dar şi al unirii celor doi pe lumea cealaltă, 
aceasta pe parcursul vieţii stând la icoana din casa, iar la moartea soţilor împărţindu-se în jumătate pentru fiecare. 
Trebuie menţionată şi cămaşa de soacră, lucrată de mireasă, ca dovadă a îndemânării şi talentului acesteia. 

În unele zone etnografice, îmbrăcarea anumitor piese de portde către mireasă , în ziua nunţii, era 
obligatorie. În Teleorman, miresele purtau ca piesă obligatorie cojocul cu creţ sau cu clini, cu sau fără mâneci, lung 
până sub genunchi, decorat cu motive vegetale, realizate cu ihră albă si verde. În sudul ţării, miresele înstărite purtau 
pe cap un fes de pâslă cu ciucure negru. În Mehedinţi, era obligatoriu ca mireasa şi naşa să poarte vâlnicul roşu, cu 
care se şi înmormântau. Cămaşa mamei era brodată cu semnul crucii, iar în timpul naşterii, în tivul cămăşii erau 
cusute talismane- usturoi sau busuioc. Cămaşa lăuzei trebuia brodată cu cruci roşii în dreptul sânilor pentru a proteja 
simbolic laptele. Scutecele şi cămaşa pruncului  erau croite din cămaşa de mire a tatălui, pentru a-l proteja de 
duhurile rele cu forţa tatălui. 

Înmormântarea a fost însoţită dintotdeauna de o serie de practici şi credinţe. În acest context apare şi piesa 
vestimentară, cămaşa mortului. Croită ca un sac, cămaşa era prevăzută cu patru orificii sub formă de cruce, cu care 
era îmbrăcat defunctul pentru a nu se transforma în strigoi. 

Sărbătorile de peste an impun o serie de semne şi simboluri, care implică vestimentaţia. De exemplu, 
cămaşa de Drăgaică, purtată în cadrul unui rit agrar numit „Sânzienele”, era cea mai frumoasă dintre cămăşile de 
zestre, ale celei mai mândre şi mai harnice fete, aleasă Drăgaica. „Junii Braşovului”, obicei specific zonei, readuce 
în prim plan costumul unei vechi organizaţii militar-populare. La cămaşa de june, purtată de vătaf, lucrau 4 femei 
timp de 4 luni pentru ca produsul finit să fie acoperit cu 40.000 de paiete şi mărgele, cămaşa cântărind în final 
aproape 10kg. 

Costumul popular marchează însă şi caracterele biologice ale individului. Diferenţa de sex este marcată 
mai ales de piesa de bază a costumului- cămaşa, încreţită la gât pentru femei şi dreaptă pentru bărbaţi. Dar, în 
funcţie de anotimp, atât femeile, cât şi bărbaţii, poartă peste cămaşi pieptare, cojoace şi haine mari de blană. 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

196 
 

Fiecare grup social sau nivel de vârstă îşi are codul său de simboluri.Aceste atribute vestimentare se 
subliniază prin găteala capului, decorul şi cromatica pieselor de port. Diferenţele de vârstă şi stare civică erau 
marcate în primul rând prin pieptănătura şi acoperământul capului. Fata care ieşea la horă pentru prima dată îşi 
împodobea părul cu ciucuri multicolori, cununiţe din flori artificiale sau naturale, mărgele, agrafe din os cu pietre 
colorate. În zona Tării Zarandului, fetele ajunse la vârsta căsătoriei îşi puneau brâul. Bogăţia ornamentală şi 
cromatica se amplifică odată cu vârsta, culminând cu portul mirilor şi ajungând la un colorit sobru la bătrâni. 

Un alt aspect care făcea diferenţa este cel legat de ocupaţia purtătorului. Plugarul la câmp se îmbrăca cu 
haine comode şi sumare, iar ciobanul cu şubele miţoase, ferindu-l de intemperii. Cămaşa bărbătească cu barburi sau 
cămaşa mocănească este un element de port păstoresc. Există cămăşile păcurăreşti ale păstorilor din nordul 
Transilvaniei, înmuiate în zer, pentru ca ţesătura să devină impermeabilă. 

În timp, vestimentaţia a devenit un simbol al superiorităţii economice. Din dorinţa de a se individualiza de 
categoria oamenilor săraci, locuitorii avuţi ai satelor au modificat morfologia câmpurilor decorative şi vor introduce 
piese de la oraş, făcând din haine un mod de afirmare a poziţiei lor sociale şi economice. 

În Gorj se găseşte o variantă specială a costumului bărbătesc schileresc. Lansat în sec. XIX , acest tip de 
costum s-a dezvoltat pe vechiul port tradiţional, căruia i  s-au adăugat înflorituri cu găitane şi aplicaţii de stofă 
colorată. În zona minieră a Abrudului , femeile înstărite purtau în zilele de sărbătoare câte 2 pieptare: unul scurt, 
strâns pe talie, altul lung, cu clini laterali, realizaţi cu fir de aur. Remarcabile sunt cămăşoaiele olteneşti , purtate 
numai de femeile bătrâne sau cămăşile brodate cu mărgele şi paiete, lucrate de femeile din sat pentru învăţătoare, 
preoteasă sau nevasta primarului, devenind astfel mărci sociale. 

Costumele din Argeş, costume de la curte se remarcă prin abundenţa firului metalic şi paietelor, prezente 
pe toate componenetele sale. Costumul de femeie din Muscel, care între anii 1890 - 1910 pătrunde şi la oraş, în 
cercurile de intelectuali şi chiar la Curtea Regală. Regina Elisabeta, în 1885, sugera ca la balul curţii toate doamnele 
să se îmbrace în port popular. În acest fel, Casa Regală lansa o adevărată modă, prin intermediul căreia erau 
îmbinate elemente de port popular cu piese occidentale. Moda purtării costumelor populare ia amploare mai ales în 
contextul unirii Principatelor, fiind o formă de manifestare a sentimentelor naţionale. 

În spaţiul mioritic costumul popular românesc îşi găseşte rădăcinile în portul strămoşilor noştri traci, geţi 
şi daci fiind supus unei continue evoluţii, dar şi-a păstrat nealterate caracteristicile esenţiale: unitatea şi continuitatea 
sa. Portul popular reprezintă o recapitulare simbolică a întregii mitologii şi cosmogonii de început. Tainele 
meşteşugului de a confecţiona îmbrăcămintea – nu se învăţau din cărţi – ci de la femeile satului. Se transmiteau din 
generaţie în generaţie – de la mamă la fiică. Fetele nu se măritau până nu ştiau să toarcă şi să ţeasă. 

În timpul lucrului, femeile spuneau o rugăciune ortodoxă pentru comunicare cu divinitatea: „Cămara Ta 
Mântuitorule, o văd împodobită. Şi îmbrăcăminte nu am ca să intru într-însa. Luminează-mi haina – taina sufletului 
meu! Si mă mântuieşte, Mântuitorul meu”. Aşadar – costumul popular era taina sufletului femeii – slavă a întregii 
familii. 

Costumul popular a fost reprezentat și în picturile murale ce decoreză mănăstirile din nordul Bucovinei. În 
compoziția „Judecata de Apoi” reprezentată pe pereții exteriori la bisericile mănăstirilor Humor, Moldovița și 
Voroneț se regăsesc elementele decorative ale portului popular în diverse zone ale compoziției. La Humor un ștergar 
decorat cu elemente populare este așezat în centrul compoziției, pe tronul Hetimasiei ca  o legătură între identitatea 
națională și credința populară. 

 
 

Tradiții și obiceiuri în Moldova de 100 de ani 
Profesor învățământ primar Fuioagă Oana-Maria 
Școala Gimnazială „Alexandru Ioan Cuza” Bacău 

 
În anul 2018, comemorăm 100 de ani de la evenimentul politic major al anului 1918, desăvârșirea statului 

național român, realizată prin unirea provinciilor românești cu România. La început a fost unirea Basarabiei cu 
România, pe 27 martie 1918, apoi unirea Bucovinei cu România, pe 28 noiembrie 1918, iar în final unirea 
Transilvaniei, Banatului, Crișanei și Maramureșului cu Țara Mamă, România, pe 1 decembrie 1918.  Cele trei uniri 
formează împreună Marea Unire de la 1918, iar în 2018, la 100 de ani de la acele evenimente, sărbătorim 
Centenarul Marii Uniri de la 1918. 

Astfel, toți cei care simt românește sărbătoresc efortul susținut al românilor, de-a lungul timpului și nu 
uită eroismul și jertfa celor fără de care visul românilor de veacuri, Marea Unire, nu ar fi fost posibil.  

România Marii Uniri s-a făcut în jurul unor instituții care întrupau principii istorice, principii care protejau 
binele, dar și prin conservarea tradițiilor strămoșești. Neamul românesc este unul care se remarcă  prin datinile și 
obiceiurile din fiecare zonă în parte. Pentru cei care le cunosc însemnătatea, știu că acestea ascund înțelesuri 
profunde, despre relațiile interumane și despre relațiile oamenilor cu natura și cu divinitatea. Fiecare regiune a țării 
păsrează tradițiile ei mai mult sau mai puțin. Dar ținutul Moldovei este unul în care tradițiile nu s-au pierdut cu 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

197 
 

timpul, iar acesta se mândrește cu cele mai frumoase și interesante. Încă există oameni, mai ales la sate, care 
păstrează cu sfințenie vechile obiceiuri strămoșești și le transmit tinerei generații. 

Fiecare zi a săptămânii avea anumite tradiţii care se respectau cu sfinţenie la începutul anilor 1900 în 
satele din nordul Moldovei. Obiceiurile deveniseră chiar subiect de ironie, femeile harnice dedicându-le celor leneşe 
versuri prin care le luau peste picior. 

În fiecare zi a săptămânii, sătenii din Moldova respectau anumite tradiţii legate de ţinutul postului, sau de 
ocupaţiile curente. În articolul „Datine săptămânale” publicat în anul 1905 în revista „Şezătoarea”, învăţătorul M. 
Lupescu făcea o prezentare a acestor tradiţii rurale. „Pe lângă multele sărbători ce ţine ţăranul român, el şi femeile 
mai ales nu lucră nici în unele zile ale săptămânei. Desigur că aceste datine nu-s decât nişte urme de-ale 
păgânismului”, preciza autorul chiar la începutul articolului. Astfel, lunea cei mai mulţi oameni o postesc, nota M. 
Lupescu, „cu toate că canoanele bisericeşti n-o prevăd în zilele de post, şi o postesc, crezând că e bună pentru 
boale”. „Marţea, dacă te tai, ori faci leşie, îţi moare bărbatul şi rămâi văduvă; marţea nu se croiesc haine, şi nu 
trebuie să porneşti la drum”, era obieceiul zilei. Miercurea era interzis în schimb să se facă leşie, nu se fierbeau 
cămeşi, nu se mănânca de frupt, „căci e rău de boale, de primejdii şi de năpaste”.  

Singura zi în care se puteau face „de toate” era cea de joi, dar erau şi excepţii, cu efectele negative de 
rigoare. „Numai joile de după Paşti până la Înălţare se ţin, că-i rău de piatră, bate piatra lanurile”. Vinerea era 
cunoscută drept „cea mai sfântă zi de peste săptămână”. Celor care puteau să ţină post negru în această zi, să nu 
mănânce deloc, le mergea bine. „Vinerea nu se coasă, nu se croeşte, nu se spală cămeşi, se ţine în sfârşit ca o zi 
sfântă. Vinerea o postesc mai ales fetele, ca să le crească părul şi să fie frumoase, şi nevestele care s-au prins din 
tinereţe – din fetie – a o ţinea”. 

Doar în Vinerea Mare (Vinerea sacă) „cine se scoală înainte de-a răsări soarele şi se scaldă într-o apă nu 
se bolnăveşte tot anul”, mai notează învăţătorul. 

Sâmbăta era considerată ziua morţilor, şi de aceea „marţea şi sâmbăta nu se croesc haine, că nu-i bine, că 
numai la morţi se croeşte în acele zile, şi nu se porneşte la drum, căci numai morţii se pornesc din casă Marţea şi 
Sâmbăta. De pomană se dă numai Sâmbăta, căci ea e ziua morţilor. Sâmbăta se dezgroapă morţii şi se fac praznicele 
după ei”. 

Astăzi, unul din cel mai important obicei este cel de a întâlni oaspeţii cu pâine coaptă în sobă, sare şi un 
pahar de vin sau țuică. În acest mod ne arătăm tot respectul şi căldura cu care îi  primim. 

Avem o varietate de tradiţii la capitolul sărbători de iarnă. Pe 6 decembrie sărbătorim Sfântul Nicolae, 
această sărbătoare deschizând uşile celor de iarnă. Specific acestei zi, este faptul că o asteaptă cel mai mult copiii, 
deoarece în noaptea de Sf. Nicolae, cei care au fost cuminţi pe tot parcursul anului, şi care îşi curăţă mereu 
încălţămintea, găsesc în ea dulciuri sau multe alte daruri, iar cei care nu au fost cuminți, găsesc o nuielușă. De 
Crăciun, copiii umblă cu colindatul de la casă la casă, astfel vestind naşterea Domnului. Copiii fiind mascaţi 
corespunzător, după colind, sunt răsplătiţi de către gazdă cu colaci, nuci și mere. Băieții mari se costumează și 
umblă cu Capra, obicei adânc înrădăcinat în viața satului. În tradiția românească, capra este considerată un animal 
malefic. Se spune că atunci când Dumnezeu a creat oaia, diavolul a vrut să-l imite și a făcut o capră. Cu toate 
acestea, jocul caprei a fost inclus în ceremonialul sărbătorilor de iarnă, fiind asociat fertilității și bogăției recoltelor. 

De Revelion, copiii umblă cu Plugușorul obicei menit să alunge iarna și să aducă fertilitate pământului, 
dorindu-le stăpânilor caselor un an nou fericit, prosper şi cu cât mai multe realizări frumoase. El este însoțit de 
strigături și pocnete din bici, anunțând într-o manieră optimistă un an roditor și bogat.    

De Paşti, tradiţiile sunt mai numeroase. În ajun de Paşti gospodinele încondeiază ouăle, culoarea 
tradiţională fiind roşie, mai apoi coc cozonacul, după care în noaptea învierii Domnului, membrii familiei merg la 
sfinţirea acestor bucate specifice la biserică. În dimineaţa după sfinţire, fiecare se spală pe obraji cu apă cu busuioc 
și un ou roşu şi altul alb, ceea ce simbolizează puterea şi puritatea, acest „ritual” fiind urmat de o masă la care toată 
familia sărbătoreşte împreună. 

O altă sărbătoare semnificativă este Sfântul Andrei, o zi în care fetele se distrează făcând mici vrăjitorii. 
Cu ajutorul lor ele îşi afla sortitul. Iar băieţii, în această noapte, fură porţile de la casele fetelor, pentru ca acestea, 
trezindu-se dimineaţa fără ele, să pornească în căutarea lor. 

1 Martie este sărbătoarea venirii primăverii. Începând cu această dată toţi locuitorii Moldovei îşi pun pe 
haine, în regiunea inimii, mărţisoare. Ele prezintă simboluri unice, în care este obligatorie prezenţa culorilor alb şi 
roşu. Albul semnificând puritatea, iar roşul – viaţa. 

Prin urmare, neamul românesc este bogat în tradiţiile pe care le posedă. Cu ajutorul lor devenim deosebiţi 
şi unici. Sistemul de sărbători și obiceiuri este unul destul de complex, în cadrul căruia s-au intercalat ritualuri și 
credințe ce au constituit structuri de rezistență ale României Mici care a devenit Mare. Fără acestea și fără a înțelege 
rolul și rostul lor, România nu poate exista. Credința românilor a făcut posibilă Unirea, ca toată suflarea românească 
să trăiască împreună într-un singur stat, România. Iar astăzi, ne bucurăm că datorită ambiției românilor din acea 
vreme, suntem încă împreună după 100 de ani.  
Bibliografie: 
www.romania-travel-guide.com 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

198 
 

http://acasalaromani.ro 
 
 

George Bălăiță – scriitor băcăuan 
Profesor învățământ primar Perju Mihaela-Loredana 

Școala Gimnazială „Miron Costin” Bacău 
 

Fiul lui Gheorghe Bălăiță, funcționar comercial, și al Constanței (n. Popa), casnică. Școala începută la 
Bacău în 1942. Liceul absolvit în 1953. Urmează Institutul de Cultură Fizică din București (1953 - 1955), de unde 
se retrage. Absolvent al Facultății de Filologie, secția limba și literatura română, a Universității din Iași (1967). 
Desenator tehnic, profesor suplinitor, instructor metodist. Debutează în presă, cu un reportaj, în ziarul „Steagul 
rosu”, Bacău (1958), cu proză „Luceafarul” (1960). Debutează editorial cu volumul ”Călătoria” (1964), proze scurte 
tradiționale, tributare unui moment literar tezist. Se reține schița Tatăl, „Băiatul și o zână de lut”. Din 1964, 
redactor, apoi redactor-șef adjunct al revista băcăuană „Ateneu”. În 1979, se mută la București, ca secretar al 
Uniunii Scriitorilor. Din 1980 director al Editurii Cartea Românească. Bursier al Universității din Iowa-City 
(S.U.A., 1980). Conversând despre Ionescu (1966) și Întâmplări din noaptea soarelui de lapte (1968), volume de 
proze scurte, sunt texte care prefigurează, prin exploatarea percepției infantile sau prin tehnicile de banalizare a 
absurdului, hiperestezia specifică romanelor. Lumea în două zile (1975) descrie două fețe ale realului în unitatea lor 
contradictorie, domesticul și demonicul, din punctul de observație privilegiat al cumpenei, observare nu de dincolo 
de existență, ci în numele ei. Cu Ucenicul neascultător (1977), se încearcă ridicarea personajelor în zona mitului sau 
măcar a legendei, prin frecvente referiri la literatură, tradiții, basme, prin parafraze și citate încorporate, livresc, 
uneori ostentativ. Primește Premiul Uniunii Scriitorilor (1975) și Premiul „Ion Creangă” al Academiei (1977). 

George Bălăiţă a fost o personalitate unanim respectată a lumii culturale româneşti. Opera sa a jucat un rol 
esenţial în trecerea de la neo-modernismul anilor '60 la postmodernismul anilor '80, constituind un model pentru 
prozatorii generaţiei optzeci. „Adevăratul mesaj al lui George Bălăiţă se află nu în ce spune, ci în cum spune şi 
constă poate într-o nesfîrşită bucurie că lumea există”, scria scriticul literar Alex. Ştefănescu. 

Bălăiță  înalță  un „colos de cuvinte” de o certă complexitate stilistică și totuși de o evidentă coerență. 
Simbolismul, alegorismul și livrescul ca supra-text sunt folosite uneori excesiv. Dar farmecul prozei lui BALAITA 
este dat de invazia concretului senzitiv, de putința aproape diabolică a scriitorului de a transcrie acuitatea simțurilor, 
în tradiția enormului și monstruosului cara-gialesc, de a înscrie, cu ajutorul unor formațiuni frazeologice 
gerundivale, sentimentul ambiguu al unui prezent textual narativ care încorporează, în invadatoare perifraze, 
mirosuri, gesturi, gusturi, lecturi, teze, polemici, viziuni reactualizate cu intensitate. 

Scriitorii importanţi nu sunt numaidecât şi realizaţi social, cum s-ar putea deduce din rândurile precedente. 
O anumită categorie a scriitorilor importanţi este a celor care deschid un drum nou şi lasă o urmă persistentă în 
literatură. Importanţa lor este însă una pentru iniţiaţi, clandestină şi se vădeşte cu întârziere. Gândiţi-vă, de exemplu, 
la Virgil Mazilescu. Fără să fie un mare poet, în sensul în care Nichita Stănescu este un mare poet, şi fără să fi fost 
foarte cunoscut în timpul vieţii, Virgil Mazilescu e un poet foarte important în literatura română prin consecinţele în 
timp ale operei sale. 

Există, în fine, foarte puţini scriitori într-adevăr mari, care pot sta oricând alături de marii scriitori ai 
literaturii universale. În principiu, e foarte simplu să fii un mare scriitor: scrii cel puţin o capodoperă. Nu putem 
spune că marii scriitori sunt scriitori buni sau importanţi, în sensul de mai sus al termenilor – deşi, de regulă, ei 
îndeplinesc şi aceste condiţii – din motivul că, în acest caz, termenii cu pricina nu ar acoperi suficient nici valoarea, 
nici complexitatea şi nici importanţa operei lor. Ei îşi marchează decisiv epoca şi o devansează, pentru cititorii 
obişnuiţi rămânând adesea inaccesibili şi multă vreme neştiuţi. Literatura română, aşa mică cum o cred unii, a avut 
în ultimii cincizeci de ani câţiva mari scriitori, iar unul dintre aceştia a fost George Bălăiţă. 

Lucidul George Bălăiță, evident, nu intră în categoria prozatorilor „instinctuali”, stihinici. Prozatorul este 
dublat, cum se vede, de o conștiință critică și artistică, de un cap teoretic bine mobilat și care preferă gândirea „la 
rece”. Structură de prozator constructor și artist, de altminteri, asemănătoare cu cea a lui Marin Sorescu, în poezie. 
(Nu e, prin urmare, întâmplător că Sorescu și Bălăiță sunt printre puținii maeștri români recunoscuți ai optzeciștilor, 
care adaugă formulelor precursorilor o oarecare frenezie nihilist-avangardistă și renunță la Operă, în favoarea 
fragmentarului, considerat ca fiind mai autentic.) 

E cazul,așadar, să îl recitim pe Bălăiță, căutând nu unicitatea Capodoperei – oricât de important este 
romanul Lumea în două zile în evoluția prozei românești, ci unitatea atât de originalului său univers ficțional. 
George Bălăiță nu este un Mateiu Caragiale, ci un arhitect lucid, ușor mizantrop, fericit dublat de un povestitor 
meșter, din stirpea lui Creangă. 
Bibliografie: 
www.autorii.com/scriitori/george-balaita/ 
https://www.observatorcultural.ro/tag/george-balaita-1935-2017 
 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

199 
 

 
Transmiterea obiceiurilor și tradiţiilor în serbările școlare 

Profesor învățământ primar Matasă Elena 
Şcoala Gimnazială „Miron Costin” Bacău 

 
Încordarea gradată din momentul pregătirii serbărilor culminează în ziua desfaşurării ei, când tensiunea 

afectivă a grupei ajunge la maxim. Astfel, pregătirea si participarea la serbări este acţiunea în care copilul se 
obişnuieşte să trăiască în colectiv, să se debaraseze de timiditate. 

Serbările aduc lumina în sufletul copiilor, dau aripi imaginaţiei, crează o atmosferă plină de plăcere, 
bucurie. În transmiterea obiceiurilor si tradiţiilor în serbările preşcolare am pornit de la ideea că nu există un alt 
element artistic care să poată fi aplicat multilateral în ansamblul procesului educaţional ca serbările şcolare. Pentru 
copii ele reprezintă o distracţie veselă, plăcută, iar pentru educator constituie prilejul de a oferi manunchiul bucuriei 
de-a lungul unui şir întreg de repetiţii. Învăţând copiii să desfăşoare „Serbarea pomului de iarnă”, îi implicam în 
interpretarea unor roluri pe care le joacă cu placere: capra, ursul, sorcova, uratul, colindatul. 

Prin interpretarea rolurilor si pregătirea decorurilor pentru diversele "spectacole" urmărim atât un efect 
artistic cât şi pedagogic, cautând un imbold pentru a trezi la copii dorinţa de a cunoaşte si păstra tradiţiile si 
obiceiurile strămoşeşti. 

Pentru a avea o influenţă pozitivă asupra copilului, serbările trebuie să fie înţelese de acesta şi să-l 
afecteze psihologic. Sensul unui spectacol va depinde de: calitatea lui, de folosirea adecvată a costumaţiilor si 
decorurilor, de participare afectivă a copilului. 

Când bat la porţile sufletului Sfintele Sărbători, ne bucuram împreună cu copiii de neasemuita frumuseţe a 
datinilor strămoşeşti si scoatem din comoara inimii si din lada de zestre a neamului, tezaurul folcloric românesc: 
cântecul, jocul si costumul popular specific sărbătorilor. 

Pentru a realiza o serbare reuşită, care să respecte tradiţiile si obiceiurile de Crăciun, este necesara o 
adaptare si prelucrare a repertoriului specific vârstei preşcolare ce cuprinde în forme tradiţionale poezii si cântece 
specifice Crăciunului . 

Costumele populare, ia si catrinţa, bracirile si opincile, cămaşa si iţarii sunt primenite si pregătite pentru 
spectacolul mult aşteptat. Atmosfera de sărbatoare din sala de festivităţi prin ornarea si decorarea cu elemente 
specifice sărbătorilor constituie un alt prilej de bucurie pentru copii ,ei descoperind tradiţiile şi obiceiurile practicate 
în timpul sărbatorilor de iarna, simt si pretuiesc frumuseţea obiceiurilor si tradiţiilor de Crăciun. 

În atmosfera spirituală a Crăciunului, interpretarea unor dansuri populare (Haţegana, Sârba) dă 
posibilitatea de a cunoaşte sufletul ţaranului român, raritatea portului si cântecului popular. 

Dansurile populare prin frumusetea costumelor, a melodiilor sunt îndragite de copii si interpretate cu 
multă pasiune aproape la toate serbările. 

Astfel, pentru sărbatoarea „Învierea Domnului” alături de dansuri populare, copiii au mai pregătit colinde 
specifice Floriilor, rugăciuni, au încondeiat ouă pe care le-au oferit invitaţilor la serbare. 

Cântecele populare întâlnite la toate serbările antrenează, tonifică și energizează gândirea, memoria, 
atenţia, imaginaţia, creativitatea, spiritul de disciplină, prietenia. Dacă jocul şi cântecul nu este trăit, nu poate pune 
în rezonanţă corzile sufleteşti ale fiinţei umane. 

Când priviţi o serbare cu obiceiuri străvechi ale românilor, cu cântece si dansuri populare, gândiți-vă că 
priviţi un moment oglinda si sufletul acestui popor ce a considerat păstrarea tradiţiei o datorie si o onoare. 

Valorificând frumuseţea tradiţiilor si obiceiurilor populare în cadrul serbărilor cu elevii, reuşim să 
înfrumuseţăm viaţa copiilor, îi ajutăm să cunoască tradiţiile româneşti si rolul important pe care-l au în viaţa 
oamenilor din cele mai vechi timpuri, modul cum aceste tradiţii au dăinuit peste timp. Prin conţinutul serbărilor îi 
ajutăm pe copii sa înţeleagă mesajul si conţinutul acestor obiceiuri populare, adaptându-le particularitaţilor de vârsta 
si aptitudinilor artistice individuale. Cu acest prilej introducem copiii într-o lume frumoasa a cântecului, dansului, 
poeziei, povestilor, glumelor, proverbelor, zicătorilor si strigăturilor a unor evenimente tradiţionale - Crăciunul, 
Paştele, Moş Nicolae, etc - copiii având posibilitatea să cunoască frumuseţea si bogăţia folclorului, diversitatea 
tradiţiilor şi obiceiurilor românesti, armonia limbii române. Textele cântecelor si poeziilor, ale colindelor, 
pluguşorului, sorcovii, transmit urările de bine în legatură cu unele îndeletniciri străvechi ale românilor: uratul, 
semanatul, păstoritul. Cu aceste ocazii, copiii îsi îmbogăţesc vocabularul cu expresii populare, proverbe, zicători, 
strigături, pătrund în tainele limbii materne si în comorile înţelepciunii populare. 

Serbările au o importanţa deosebită în educarea copiilor. În primul rând prin conţinutul lor, transmit un 
anumit mesaj, apoi copiii se pregatesc împreună şi depun eforturi susţinute pentru realizarea unui scop comun, 
reuşita serbării. Ele sunt un izvor de bucurii si satisfacţii care creează copiilor o stare de bună dispoziţie favorabilă 
atât dezvoltării psihice, fizice cât şi estetice. Copiii trebuie să interpreteze diferite roluri; cântăret, dansator, 
povestitor, creator de obiecte artizanale, formându-şi sau perfecţionându-şi o serie de abilităti artistice. 

 
 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

200 
 

Obiceiuri strămoșești - Jocul caprei 
Profesor învățământ primar Balcan Dana 

Școala Gimnazială Nr 1 Bîrsănești, 
Structură Școala Albele, jud. Bacău 

 
,,Satul înseamnă un spațiu bogat în tradiții, în cântece și datini, în hărnicie și omenie,  loc înzestrat, plin 

de comori spirituale.” 
 

  „Veșnicia s-a născut la sat”…spunea Lucian Blaga. Eu cred că  nu doar veșnicia s-a născut acolo, ci și 
însusi timpul, libertatea, umanitatea. Acolo, timpul trece greu, încet, nimeni nu se grăbeste, viața se scurge lin, 
profitând din plin de fiecare clipă. Oamenii sunt altfel: mai prietenoși, mai buni la suflet. Ei judecă altfel lucrurile, 
respectând obiceiuri străvechi și tradiții, 

În ansamblul culturii populare tradiţionale, obiceiurile formează un capitol important, fiindcă întreaga 
viaţă a omului, munca lui din timpul anului şi diferitele lui ocupaţii, relaţiile cu semenii lui şi cu întruchipările 
mitologice erau, în trecut, întreţinute de obiceiuri. 
         În folclorul nostru, unele obiceiuri au păstrat până astăzi forme ample de desfăşurare, în care vechile rituri se 
îmbină cu acte ceremoniale, cu manifestări spectaculoase. Ele sunt adevărate sărbători populare bogate în cântece, 
dansuri, poezie şi acte mimice şi dramatice. La aceste sărbători contribuie toate domeniile folclorului şi chiar unele 
domenii ale artelor populare plastice, de pildă costumul şi diferitele obiecte de recuzită. 
 În satul Albele, ca în multe alte sate, s-au păstrat numeroase tradiții și obiceiuri. Alături de tradițiile 
specifice momentelor importante din viața omului, cum ar fi nunta, botezul sau înmormântarea, sunt de remarcat 
obiceiurile specifice marilor sărbători de peste an. Și mă voi referi în  special la cele legate de   sărbătorile de iarnă.   
Cetele de flăcăi, de oameni însuraţi şi de copii îşi pregătesc din vreme costumele, învaţă colindele, pluguşorul şi 
textele jocurilor cu măşti. Până târziu se aud ropotele tobelor, fluierăturile stridente ale ţicnalelor şi cântecul sprinten 
al fluierului, se fac repetiţii, se probează costumele şi măştile, se repetă jocurile. 
  Cel mai mare spectacol popular, la care iau  parte toate generaţiile satului, începe în ajunul Anului Nou. 
De dimineaţă copiii pornesc cu pluguşorul, mai târziu pleacă cei mai mari cu buhaiul şi gârbacele. Textul 
pluguşorului conţine o descriere a tuturor muncilor agricole practicate la cultivarea grâului: alegerea locului de arat, 
semănatul, seceratul, treieratul şi făcutul colacilor. În dimineața Anului Nou copiii merg cu semănatul, străvechi 
obicei agrar care la români se leagă de începutul unei noi perioade de vegetație. 
  Dar cel mai spectaculos obicei de Anul Nou a rămas jocul cu măşti, specific satului Albele .Jocul caprei, 
un ritual complex, desfășurat cu mișcări specifice,  sugerează  stări afective diferite. Începe cu câteva mișcări 
sprintene, vioaie, apoi lente după care, dintr-o dată capra cade la pământ și moare. Alaiul, compus din mai multe 
personaje, dintre care atrag atenția în mod deosebit badanarii, vine și o bocește, doctorul se străduiește să o 
reanime, dar fără succes. 
 Dupa ,,jalea caprei, reprezentat printr-un întreg zbucium , capra reînvie, ceea ce simbolizează renașterea, 
ciclul vieții fiind reluat. Capra își reia dansul intr-o manieră vioaie, și , alături de ea, întreg alaiul sărbătorește 
triumful vieții. 
 Deasemenea, Jocul caprei constituie o piesă de teatru popular, actorii fiind atât barbate cât și femei. Ceata 
este formată din cioban, doi arnăuți, un negustor și un pădurar. Aceștia sunt însoțiți de un alai de badanari,  printre 
care regăsim și doi turci, cu scopul de a fura capra. Această piesă de teatru popular se pregătește cu multă grijă de 
feciorii satului în perioada Postului Crăciunului, lucrându-se atât la confecționarea costumelor cât și la învățarea 
rolurilor. Măștile vor fi cât mai fioroase, folosind coarne și piei de animale. Îmbrăcămintea se constituie din cojoace 
întoarse pe dos, peste care își atârnă tălăngi, ce scot acel sunet zgomotos , cu scopul de aalunga forțele răului. 
 Costumul capreidin satul Albele este diferit de cele din alte zone prin faptul că, în loc de scoarțe sau 
covoare acesta este constituit dintr-o cămașă pe care sunt prinse rânduri de hârtie creponată multicoloră,  franjurată 
în zig-zag. Capul caprei  este confecționat din lemn, cu botul prelung, uneori învelit în piele de capră. Coarnele 
caprei sunt naturale, cel mai frecvent, de ele fiind atașate panglici de hârtie. 

În sat nu s-a mai păstrat textul.În prezent se rostesc doar primele două versuri urmate de melodie 
interpretată la acordeon, clarinet și tobă. 

Jocul caprei este foarte iubit de toți locuitorii și așteptat cu mult interes și emoție. Ceata constituită începe 
ritualul încă de pe data de 30 decembrie, colindând satele vecine, urmând ca în prima zi a Anului Nou să prezinte 
spectacolul în satul Albele. 
Bibliografie: 

1. Dorinel Ichim, „Zona etnografică Trotuş”, Editura Sport-Turism, Bucureşti, 1983; 
2. Mihai Pop, „Obiceiuri tradiţionale româneşti”, Editura Univers, Bucureşti, 1999. 
3. Maria Pascu, ,,Satul Albele- Itoric și datini datini străbune”, Editura Rovimed Publishers, Bacău, 2015 

 



Anuarul Învățătorilor din județul Bacău, nr. 5/2018 

201 
 

 


